
 

 

 
 

 
Documento digitalizzato dallo Staff di UnissResearch 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cicu, Luciano (1978) L'Originalità del teatro di Terenzio alla luce 
della nuova estetica e della politica del circolo scipionico. 
Sandalion, Vol. 1 (1978), p. 73-121. 

 

http://eprints.uniss.it/5525/ 



~A ~lDAlllll_M 
QUADERNI DI CULTURA CLASSICA, CRISTIANA E MEDIEVALE 

~ 

f' ": 
n ~ UNIVERSIT A' DEGLI STUDI DI SASSARI 



QUADERNI DI CULTURA CLASSICA, CRISTIANA E MEDIEVALE 

a cura di 

Antonio M. Battegazzore, Ferruccio Bertini e Pietro Meloni 

ANTONIO M. BATTEGAZZORE, La funzione del « gesto» e la 
concordia civica. Una nuova interpretazione del fr. 1 di 
Eraclito alla luce di un passo plutarcheo D ENZO CADONI, 
Il « Laocoonte » di Sofocle D BENEDINO GEMELLI, L'ami­
cizia in Epicuro D LUCIANO CICU, L'originalità del teatro 
di Terenzio alla luce della nuova estetica e della politica 
del circolo scipionico D PAOJ..A CUBEDDU, Natura e morale 
in Seneca. Il dibattito sulle « Naturales quaestiones » negli 
anni 1900-1970 D PIETRO MELONI, Il rapporto fra impe­
gno politico e fede religiosa in Simmaco e Ambrogio D 
PAOLO GATTI, I manoscritti dell'elegia pseudo-ovidiana « De 
Lombardo et lumaca» D STEFANO PITTALUGA, L'epistola 
di Francesco a Brigida, ovvero «Epistola perornata cuius­
dam amantis ad quandam puellam» D FERRUCCIO BERTINI, 
Riflessi di polemiche fra letterati nel prologo della « Lidia » 
di Arnolfo di Or1éans. 

Sassari 1978 



LUCIANO CICU 

L'ORIGINALITÀ DEL TEATRO DI TERENZIO 
ALLA LUCE DELLA NUOVA ESTETICA 

E DELLA POLITICA DEL CIRCOLO SCIPIONICO 

I 

Favete, adeste aequo animo et rem cognoscite, 
ut perrzoscatis ecquid spei sit relicuom, 
posthae quas faciet de integro eomoedias, 
speetandae arz exigendae sint vobis prius ('). 

Con queste parole Terenzio si rivolge all'instabile pubblico ro­
mano nel concludere il polemico prologo dell'Andria C). Mentre 
invita gli spettatori ad un giudizio spassionato sulla sua opera, coglie 
l'occasione per lanciare l'ultimo strale. Infatti nel momento in cui 
preannuncia che comporrà commedie de integro, lascia intendere 
che i suoi detrattori non sono capaci di fare altrettanto. La conclu­
sione della polemica afferma contemporane~mente l'inconsistenza 
artistica dello seribere dei suoi avversari e la novità del suo teatro, 
nella piena coscienza della propria originalità C). 

(I) Tm. andr. 24-27. 
(2) Su l'argomento si sofferrna O. BIANCO, Terenzio, Roma 1962, pp. 31-42. 

A. RAMBELLI, Studi plautini: L'Ampllitruo, « Rend. 1st. Lomb.» 100 (1966), p. 134 
esprime l'opinione che Terenzio fosse un « prosecutore» piuttosto che un «in­
ventore» del prologo polemico; di parere contrario A. RONCONI, Interpretazioni 
letterarie nei classici, Firenze 1972, p. 17, che sottolinea come « con Terenzio noi 
abbiamo per la prima volta un prologo polemico ». 

(3) Sul problema dell'originalità in Terenzio cfr. H. HAFFTER, Terellz und 
seine ki1nstlerische Eigenart. « Museum Helveticum» lO (1953), pp. 1-20; 73-102 
(trad. it. di D. NAROO: Terendo e la sua personalità artistica, Roma 1969), in 
particolare pp. 41-104 dell'edizione italiana; E. PARATORE, Storia del teatro latino, 
Milano 1957, pp. 168-173. Per il concetto di originalità presso gli scrittori arcaici 
e il loro pubblico si veda il saggio di S. MARIOTTI, Livio Andronico e la traduzione 
artistica, Urbino 1952, pp. 15-20, che mostra come l'Odissea fosse considerata 
opera di Andronico, non di Omero. Su la differenza tra « originalità» e « origi­
narietà» infine è utile leggere le osservazioni di V. USSANI, Scritti di filologia e 
umanità, Napoli 1942, pp. 53-54. 



74 Luciano Cicu 

Ma che cosa si nasconde dietro queste affermazioni? Quale 
poetica, quali ricerche tecniche, quali battaglie culturali? A noi re­
sta solo il traguardo di una strada che Terenzio dovette percorrere, 
come egli stesso ci lascia intravvedere dietro il conciso enunciato. 

Ripercorrere quella strada è appunto l'oggetto della presente 
ricerca C). Sebbene il tema non sia nuovo per la critica filologica, 
appare comunque meritevole di ulteriore approfondimento per le 
problematiche che contiene e i suggestivi spiragli che apre sull'epoca 
degli Scipioni. Non si tratta tanto di scoprire in quale misura Te­
renzio sia stato autonomo nei confronti degli esemplari greci (5), 
quanto di capire per quale motivo egli ritenesse di aver raggiunto 
una propria originalità. 

Certo è per noi sorprendente leggere nei prologhi, accanto al­
l'indicazione della fonte greca, l'affermazione della novità della 
commedia che si andava a rappresentare. Spesso egli infatti presenta 
la fabula come nova o integra e); ma nova e integra rispetto a chi? 
Al pubblico romano, agli autori greci, a quelli latini, in assoluto? 
Donde gli derivava tale sicurezza? Da una salda convinzione este­
tica o solamente dall'ossequio ad una tradizione acriticamente ere­
ditata e accolta? E infine questa maniera di fare teatro era frutto 
di una meditazione solitaria oppure di una condizionante atmosfera 
culturale e in qualche maniera politica? Si tratta di problematiche 
che investono non solo le vicende culturali e umane di Terenzio, 
ma che affondano le radici anche nel complesso humus della sua 

(4) Questo orientamento è suggerito tra l'altro da A. RONCONI, Terenzio, Le 
commedie, Introduzione, Firenze 1960, p. XVIII: «Bisogna ricostruire obbietti­
vamente gli intenti artistici di Terenzio sullo sfondo di quelle polemiche echeg­
gianti nei prologhi, le quali presuppongono, sul piano storico, precisi e program­
matici atteggiamenti ». 

(5) Una sintesi degli orientamenti della critica sul problema si può leggere in 
O. BIANCO, Terenzio, cit., pp. 1-14 e più in breve nell'Introduzione (pp. 7-13) di 
D. Nardo al citato saggio di H. Haffter. Su l'autonomia di Terenzio insistono 
tra gli altri G. F. DUCKWORT, The nature 01 Roman comedy, Princeton 1952, 
specialmente alle pp. ·384 ss., e più di recente gli articoli di A. RONCONI, Sulla 
critica terenziana, « Cultura e Scuola» l (1961), pp. 35-40, e di MARIA ROSA POSANI, 
Orientamenti della moderna critica terenziana, «Atene e Roma» 7 (1962), pp. 
129-143. 

(6) I due aggettivi compaiono spesso nei prologhi: cfr. (oltre al citato andr. 
26) hec. 14; 37; heaut. 4; 6; 28-29; 33; 43; Phorm. 9; 24; adelph. 12. Per il signifi­
cato di integer cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, cit., p. 22 s., n. 1. 



L'originalità del teatro di Terenzio 75 

età in crisi. Di qui la necessità di condurre l'indagine sia su un piano 
filologico, per un attento riesame delle testimonianze dirette e in­
dirette, sia su un piano più largamente storico, per chiarire le ra­
gioni di certe posizioni e direttrici. 

Rapporto con il mondo greco. 

In primo luogo bisogna chiarire qual era l'atteggiamento di 
Terenzio verso i commediografi greci. Dai prologhi balza viva l'im­
magine di uno scrittore assai geloso della propria autonomia crea­
tiva. Questo non gli impediva ovviamente di nutrire nei riguardi 
della letteratura greca la somma ammirazione di ogni romano colto 
della sua età né di riconoscerne l'indiscussa superiorità sulla lette­
ratura latina: si ribellava però all'idea che i livelli di qualità arti­
stica raggiunti dai Greci fossero inattingibili dagli scrittori latini; 
riteneva anzi che si dovesse fare ogni sforzo per accostarsi a quegli 
ideali e, se possibile, superarli. Non si spiegherebbe altrimenti per­
chè egli rifiutasse il tradizionale l'apporto di sudditanza nei con­
fronti degli originali, tipico di tutti gli autori latini di palliata, ras­
segnati al ruolo di traduttori. Terenzio non ha mai definito il suo 
lavoro un vorlere, per quanto si voglia letterario C), ma lo ha sem­
pre indicato coi termini scribere e facere, che nelle rispettive aree 
semantiche contengono il senso di « comporre originale », non quel­
lo di «tradurre ». Eppure lo stesso Plauto, per tacere degli altri, 
attribuiva a sè il vortere e all'autore greco lo scribere; che poi risul­
tasse poco coerente con la propria affermazione programmatica, non 
ha qui rilevanza: importa la mentalità. Terenzio invece, contro tut­
ta la tradizione, si pone sullo stesso piano dello scrittore greco. 

Resta da chiarire il perchè di un atteggiamento così anticon­
formista. Per tralasciare i motivi ambientali, non certo trascurabili, 
di cui si argomenterà più avanti, la spiegazione si può individuare 
concisamente nella seguente ipotesi. 

Terehzio dovette partire dalla constatazione che la tradizione 

(1) Per il concetto di traduzione artistica cfr. s. MARIOITI, Letteratura arcaica 
e alessandrinismo, « Belfagor» 20 (1965), p. 37. 



76 Luciano Cicu 

della palliata a Roma registrava fino ai suoi tempi due maniere di 
porsi di fronte alla commedia greca: il primo consisteva nel vortere 
diligentia, il secondo nel vortere neclegentia (8). In quest'ultimo fi­
lone egli ritrovava Nevio, Plauto ed Ennio, dei quali si proclamava 
alunno e seguace. Il vortere diligentia era proprio di un Luscio La­
nuvino, suo avversario e mediocre poeta e, prima di lui, di Ce­
cilio C). Terenzio aveva capito, anche sul piano teorico, che, men­
tre la diligentia conduceva a stucchevoli riproduzioni, la neclegentia 
di quei grandi maestri permetteva un'autonomia di composizione 
tale da poter configurare come nuova e originale la loro opera. 
Egli ha razionalizzato e chiarito a se stesso le ragioni della loro 
« novità» e ne ha fatto una sua consapevole poetica CO). 

In questa luce a buon diritto egli può ironizzare nei riguardi 
di quei comici latini, che si erano lasciati imprigionare dalla sa­
cralità del testo greco ed erano incapaci perctò di rinnovare la 
materia con apporti personali. Per loro la contaminatio era un pro­
cedimento che «sconciava» le commedie e cancellava lo spirito 
dell'autore originale: per Terenzio era invece il mezzo atto a favo­
rire ed esaltare l'espressione del suo mondo culturale ed umano. 
E quando nel prologo dell' Andria tratta con disprezzo i suoi av­
versari, intenti a disputare sul prepon della contaminatio,e si chie­
de ironicamente se per caso faciuntne intellegendo ut nihil intelle­
gant, (v. 17) egli rivela il suo segreto e inconfessato pensiero: di 
fronte ai Greci non bisogna più stare in ginocchio, ma salire alloro 

(8) Sul significato di diligentia e neclegentia cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, 
cit., p. 35. 55.; M. R. POSANI, Osservazioni su alcuni passi dei prologhi terenziani, 
« St. itai. filoI. class.» 37 (1965), p. 100 ss. 

(9) Che Luscio Lanuvino fosse un seguace di Cecilio dubita H. HAFFI'ER, 
op. cit., p. 27 ss. « L'ipotesi che Luscio potesse essere un ceciliano» appare invece 
suggestiva a M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 109 e certa a E. PARATORE, Storia 
del teatro latino, cit., p. 158. Sulla figura del Lanuvino cfr. M. R. POSANI, La 
figura di Luscio Lanuvino e la sua polemica con Terenzio, « Atti della R. Accad. 
d'Italia », Memorie della classe di Scienze morali e storiche, Serie VII, vol. IV 
(1943), pp. 151-162. Una ricostruzione del Thesaurus di Luscio tenta C. GARiON, 
Thesaurus: A Comedy 01 Luscius Lanuvinus, « Amer. Journ. of Philol.» 92 (1971), 
pp. 17-37. 

(lO) Diversa opinione esprime M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 111, la quale 
afferma che « Terenzio non si pone affatto teoricamente il problema del rap­
porto con l'originale considerato per se stesso, come del resto non se lo pose 
certo Plauto ». 



L'originalità del teatro di Terenzio 77 

stesso livello, gareggiare con loro, usare i loro stessi strumenti per 
raggiungere la medesima altezza d'arte. La letteratura latina è ormai 
matura per camminare su sentieri paralleli a quella greca e quindi 
originali. Ecco cosa non hanno capito i suoi detrattori. Quell'aemu­
lari di cindr. 20 rivolto ai comici latini precedenti, ma esteso tacita­
mente alla Nea ellenistica, ne è la spia eloquente: la pal/iata deve 
passare ormai dal vortere all' aemulari. 

La tecnica compositiva. 

La riprova si ha nel modo di comporre. Quando stende il pia­
no della nuova commedia, Terenzio prende a mode110 un esemplare 
della Nea, ma non ne resta mai schiavo. L'originale gli serve da 
canovaccio ed egli lo modifica e lo riempie di scene, personaggi, dia­
loghi, secondo che gli dettano la sua fantasia e le finalità etiche e 
pedagogiche della sua arte ('l). La contaminatio ('2), strumento ere­
ditato dalla tradizione, gli torna estremamente utile per gli spunti 
che molte commedie offrono al1a sua trama e diviene nelle sue 
mani un mezzo insostituibile di liberazione e di espressione. D'altra 
parte egli ha piena coscienza del1a monotonia del repertorio della 
Commedia Nuova, del suo ripetere al1'infinito personaggi, ambienti, 
situazioni. Il servus currens, le bonae matronae, le meretrices malae, 
il parasitus edax, il miles gloriosus, l'avarus leno, posti all'interno 
di rigidi scenari, sono divenuti tipi difficili da animare con un tocco 
di novità. Proprio per questo motivo essi vanno considerati ele­
menti fissi della commedia, struttura comune, e perciò stesso ma-

(") F. LEO, Geschichte der romisc1ten Literatur, I, Berlin 1913, p. 245 S5. 

riconosce che « Terenzio tratta i modelli con libertà non minore di Plauto». 
Sui procedimenti di Plauto cfr. E. PARATORE, Plauto, Firenze 1961, p. 25. La tecnica 
dci due poeti per rinnovare le trame doveva essere assai simile. 

(12) Sul significato e l'uso della contaminatio cfr. la nota bibliografica di 
D. Nardo in appendice al citato saggio di H. Hafftcr, p. 130; A. RONCONI, Inter­
pretazioni, cit., p. 27-28; E. PARATORE, Spicilegio polemico II: Sulla « contamina­
tio », « Riv. Culto Class. Med.» 4 (1962), pp. 74-78. Sulla «tensione drammatica 
provocata dalla contaminatio si veda quanto scrive B. C,\STIGLIONI, Il prologo 
dell'Heautontimorumenos e la commedia duplex, « Athenaeum» 35 (1957), p. 302. 



78 Luciano Cicu 

teries publica Cl) del genus, da cui ogni autore può attingere senza 
incorrere nell'accusa di plagio (4). 

Lo stesso Menandro d'altra parte aveva assegnato un valore 
cosÌ limitato agli elementi strutturali, da comporre due commedie, 
Andria e Perinthia, praticamente con la medesima trama, affidando 
gli elementi diversificanti e la qualità artistica all'oratio e allo stilus, 
secondo i canoni dell'estetica teofrastea. Non c'è dubbio che Teren­
zio abbia assimilato le posizioni di Menandro, come attestano sin­
tomatiche coincidenze concettuali e pratiche, sulla cui base egli può 
giustificare la sua propensione per la stataria, genere di commedia 
imperniato appunto sulla pura oratio (heaut. 45). Scrivere trame 
originali è ormai impossibile dato che nullum est iam dictum quod 
non sit dictum prius (eun. 41) eS). L'adesione diviene più esplicita 
in andr. 10-14, quando Terenzio prima descrive il modo di proce­
dere del modello e dichiara poi di seguirlo e ricalcarlo. 

Questa osservazione sulla tecnica compositiva di Menandro 
indica la genesi della sua coscienza di essere scrittore originale al 
pari dei comici ellenistici. Realizzando un'operazione speculare a 
quella di Menandro egli ritiene legittimo usare « come cosa sua» 
le trame delle comlnedie ellenistiche a guisa di canovacci per opere 
nuove. Tutta la Nea è dunque per lui un grande magazzino di ele­
menti scenici a disposizione di chiunque intenda servirsene. La con­
dizione per potersene impadronire è per Terenzio la stessa che 
sarà per Orazio (Ars 131ss.): publica materies privati iuris eri t si / 
non circa vilem patulumque moraberis orbem / nec verbum verbo 
curabis reddere fidus / interpres. Naturalmente egli non attinge ai 
modelli in maniera indiscriminata e meccanica o raccogliendo e 
affastellando solo elementi atti a suscitare il riso, ma attua una scel-

(13) Ciò non vale solo per la commedia, come sottolinea S. MARIOITI, Lettera­
tura arcaica e alessandrinismo, cit., p. 45, poichè «il materiale dei modelli era 
sentito da chi volesse riprodurlo in latino, come res nullius, a cui si poteva impri­
mere il sigillo di nuove personalità letterarie ». 

(14) Sul problema del furtum cfr. M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 91 ss.; 
A. RONCONI, Introduzione alla letteratura pseudoepigrafica, in Filologia e Lingui­
stica, Roma 1968, p. 233 S5. 

(15) Sull'argomento vedi G. CoPPOLA, Teatro di Terenzio, Bologna 1942. p. 133. 
Sul valore della forma nella coscienza letteraria romana e terenziana cfr. 
E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie nell'antica Roma, Roma 1970, pp. 35-40. 



L'originalità del teatro di Terenzio 79 

ta intelligente e funzionale al piano dell'opera. Così, ora « conta­
mina» molte commedie per farne poche, come denuncia l'accusa 
degli avversari in heaut. 16; ora si limita ad estrapolare due soli 
personaggi, come il parasitus colax e il miles gloriosus dal Colax di 
Menandro (eun. 30); ora, sotto l'incalzare dell'accusa di furtum 
(adelph. 10), confessa di essersi comportato come un fidus interpres 
e di aver trasportato di peso nei suoi Adelphoe una scena dei C0111-
morientes di Difilo, dopo averla tradotta verbum de verbo. 

Questi comportamenti diversi sono dettati da una esigenza co­
mune: ogni apporto .esterno, piccolo o ampio, deve inserirsi nel 
piano dell'opera nel rispetto delle leggi del prepon, sì da fondersi in 
un tutto armonico e nuovo ( 6

). ~ quanto esplicitamente Terenzio 
lascia intendere già dalla sua prima commedia, quando dichiara di 
aver trasportato nell'Andria dalla Perinthia solo le parti che vi si 
adattavano (quae convenere) , tralasciando evidentemente le a1tre 
che non rispondevano a questo criterio. 

In conclusione: Terenzio non ha solo, come i letterati con­
temporanei, il senso del prepon~ ma ha fatto suo anche il concetto 
peripatetico, e di gran parte dell'estetica antica, secondo il quale 
« non è l'inventio della trama a costituire il pregio di un'opera, 
quanto il modo con cui essa è condotta » C7

), per cui « alla forma va 
attribuita importanza piuttosto maggiore che al contenuto» C'). 
Sono questi i supporti teorici sui quali Terenzio ha basato la co­
scienza della sua originalità, alla cui luce ha creato opere che 
portano l'inconfondibile sigillo della sua personalità artistica, della 
sua sensibilità, del suo gusto e delle sue problematiche. 

(16) Sul decorum in Terenzio cfr. A. RONCONI, La letteratura romana, Firenze 
1968, pp. 29-30; M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 87. Della evoluzione del concetto 
di prepon nell'antichità tratta diffusamente M. POIlLENZ, L'ideale di vita attiva 
secondo Panezio nel de o/ficUs di Cicerone, trad. it. di M. Bcllincioni, Brescia 
1970, p. 96 55. 

(17) E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie, cit., p. 40. 

(18) A. ROSTAGNI, Orazio, Arte poetica, Torino 1969, p. 40. Sull'argomento cfr. 
anche A. PLEBE, Origini e problemi dell'estetica antica, in Momenti e problemi 
dell'estetica, Milano 1968, p. 56. 



80 Luciano Cicu 

Il proemio del I libro del « De finibus » di Cicerone. 

Fin qui è stato Terenzio stesso a fornire le indicazioni e le 
soluzioni: ora è tempo di esaminare le testimonianze indirette. 

Un singolare riscontro delle posizioni terenziane è dato rile­
vare in alcuni passi di Cicerone. Nel proemio del primo libro del 
De finibus l'oggetto. della disputa non sono le fabulae comiche o 
tragiche o milesie, ma i libri di filosofia e il problema del rapporto 
modello greco-imitatore o traduttore latino. La situazione presenta 
sintomatiche analogie con quelle dei prologhi terenziani. Anche 
Cicerone deve infatti respingere le reprehensiones di taluni critici 
pedanti, che rifuggono dalla lettura delle opere filosofiche, se scritte 
in latino. In De fin. I 2 obietta: Quidsi nos non interpr?tum fu n­
gimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt ab iis, quos probamus 
eisque nostrunz iudicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus, 
quid habent cur Graeca anteponant Us, quae et splendide dicta sint 
neque sint conversa de Graecis? Più avanti (De fin. I 3) dichiara e 
ribadisce che non è suo intendimento vertere ut nostri poetae fa­
bulas; non esclude comunque che locos quidem quosdam, si vide­
bitur, transferam et maxime ab iis, quos nominavi, cum inciderit 
ut id apte fieri possit, ut ab Homero Ennius, Afranius a Menandro 
soleto Concludendo poi nel citato De fin. I 2 Cicerone si domanda: 
Quodsi Graeci leguntur a Graecis isdem de rebus alia ratione com­
positis, quid est cur nostri a nostris non legantur? Autori greci di­
versi hanno trattato la stessa materia e tutti hanno trovato lettori; 
chè a nessuno è venuto in mente di giudicare superflue le opere 
successive a quelle dell'inventor C9

). Perchè uno scrittore latino non 
dovrebbe potersi occupare degli stessi argomenti con successo? Se 
egli rispetterà alcune regole, il suo libro sarà legittimo e nuovo 
quanto i suoi modelli greci. 

Per Cicerone dunque lo stesso rapporto esistente fra le opere 
greche di uguale argomento sussiste anche tra le opere latine e quelle 
greche, purchè queste ultime siano alia ratione compositae. L'alia 

(19) Significative in proposito le osservazioni di A. ROSTAGNI, Orazio, Arte 
poetica, cit., p. 41. Sul problema teorico del rapporto tradizione-innovazione 
cfr. L. PAREYSON, Conversazioni di estetica, Milano 1966, pp. 25-37. 



L'originalità del teatro di Terenzio 81 

ratio consiste per Cicerone in quattro punti fondamentali: 1) Non 
interpretum fungi munere: mai comportarsi cioè come un pedisse­
quo traduttore; 2) Tueri quae dicta sunt ab iis quos probamus, ov­
vero riprodurre intatto il contenuto del modello prescelto; 3) No­
strum iudicium adiungere, che significa lasciarsi lo spazio per in­
terpretazioni e riflessioni personali; 4) Nostrum scribendi ordinem 
adiungere, che è come dire ridare nuova vita all'argomento, rige­
nerandolo con il proprio stile. Non può sfuggire la singolare con­
cordanza di questo procedimento con quello dichiarato e forse 
adottato da Terenzio. Comune ad entrambi, così come ad Orazio 
nel citato passo dell'Ars (v. 131 s.), è il rifiuto dell'interpretis mu­
nus, della funzione di mero traduttore. Il precetto, uguale quasi 
anche nella formulazione, consacrato in un trattato di estetica, ri­
vela la sua matrice peripatetica e alessandrina. 

In coerenza con esso Terenzio respinge ironicamente in eun. 6 
il bene vertere di Luscio Lanuvino, dichiara in andr. 20 di rifiutare 
l'obscura diligentia dei suoi avversari e di preferirle la neclegentia 
dei padri della palliata latina, proclama in heaut. 19 la sua decisa 
adesione alla tecnica della contaminatio con tutto ciò che essa 
comporta. Comune è anche l'atteggiamento nei riguardi del conte­
nuto del modello. Tueri dicta non significa convertere, come Cice­
rone ribadisce subito dopo, ma piuttosto conservare il contenuto 
dell'esemplare per restituirgli la vitalità originale nella nuova lingua. 
Questo significa nel campo filosofico la fedele esposizione del pen­
siero dell'autore studiato, per avere una base chiara e onesta di 
riflessione, in quello teatrale il seguire il filo di una trama nei suoi 
movimenti principali. 

Il sintagma poi locos quosdam transferre (il trasportare interi 
brani nel suo libro e non da un solo modello, ma da molti e diversi 
autori), non riecheggia forse il multas contaminasse di heaut. 17? 
Quando Cicerone sottolinea che compirà tale operazione si videbitur, 
se gli sembrerà cioè opportuno, e quando ribadisce che ricorrerà 
alla traduzione cum inciderit ut id apte fieri possit, non richiama il 
terenziano quae convenere di andr. 13, con lo stesso ossequio per 
l'aptum e il decorum? n assai significativo il fatto che nei due 
passi messi testè in rapporto sia Terenzio che Cicerone usano il 



82 Luciano Cicu 

verbo transferre, che non è il termine più comune per indicare la 
traduzione. 

La simmetria di opinioni permane anche a proposito del no­
strum iudicium. Per Cicerone esso rappresenta lo spazio di inter­
vento destinato all'espressione delle sue idee, critiche, di adesione 
ovvero nuove in relazione alla materia filosofica trattata; per Te­
renzio rappresenta la possibilità di variare trame, introdurre per­
sonaggi, mutarne con tocchi decisivi i caratteri per immetterli nel­
l'atmosfera della sua sensibilità. 

Infine quel sottolineare il valore fondamentale del nostrum 
scribendi ordinem ai fini della rigenerazione di un contenuto e del­
l'affermazione della propria originalità, trova sicuro riscontro nel 
citato brano di andr. 11 ss. dove l'oratio e lo stilus sono indicati 
come gli elementi distintivi delle due commedie menandree, e in 
heaut. 45 dove Terenzio, stanco dei lazzi della motori.a, "affida alla 
pura oratio (20) il compito di portare al successo la stataria. 

Sia Terenzio che Cicerone appaiono convinti che attenendosi a 
tutte queste regole si possa essere nuovi e originali quanto lo sono 
stati i loro modelli. I passi citati e i relativi riscontri testimoniano 
senza dubbio stimolanti coincidenze; inoltre una serie di altri rife­
rimenti terenziani presenti nei capitoli iniziali del De finibus cor­
roborano l'ipotesi di un ricalco voluto e consapevole da parte di 
Cicerone delle polemiche e delle posizioni terenziane. 

Concordanze terenziane nel proemio del «De finibus ». 

Nel suo complesso il proemio ciceroniano è concepito come un 
prologo terenziano: contiene infatti una serie di risposte alle repre­
hensiones dei critici (De fin. I 1), fossero esse reali o probabili. 
Anche per Cicerone si trattava in fondo di proporre al pubblico una 
novità, qualcosa di adatto a intellettuali di cultura superiore e per .. 
dò stesso imbevuti, per educazione e forse per una consistente dose 
di snobismo, di grecità e di sentimenti filellenici esasperati. Uomini 

(20) Sul significato di pura oratio cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, cit., 
pp. 43-44. 



L'originalità del teatro di Terenzio 83 

che, in segno di distinzione, conversavano tra loro usando la lingua 
greca, o intercalavano termini greci nel discorrere familiare e nelle 
lettere di tono amichevole, vezzo questo non ignoto allo stesso 
Cicerone. Fare spazio nella tradizione letteraria latina agli argo­
menti filosofici, così egregiamente trattati in lingua ellenica, poteva 
sembrare inutile e presuntuoso. Di qui la necessità di spiegare le 
ragioni dell'opera e di rintuzzare le obiezioni. Anche Terenzio aveva 
dovuto presentare le sue novità in un'atmosfera ostile, per motivi 
sia meramente letterari sia forse politici CI). Comunque aprire una 
breccia nella tradizione, turbare con innovazioni equilibri consoli­
dati sul piano del gusto, suscitò ad entrambi notevoli difficoltà C2

). 

Al di là, comunque, di questa atmosfera, si registra una serie di 
concordanze contenutistiche e formali fra i prologhi di Terenzio e 
l'inizio del De finibus. La prima si legge in De fin. I 3: Etenim si 
delectamur cum scribimus, quis est tam invidus, qui ab eo 110S 

abducat. Lo stesso motivo si ritrova nei prologhi terenziani, e in 
hec. 18 addirittura compare lo stesso verbo abducere (ne illum ab 
studio abducerem). La situazione è analoga. In entrambi i casi c'è 
un critico che vuole tenere lontano lo scrittore dal comporre il 
genere di opere a lui più congeniale o preferito e in entrambi c'è 
il rifiuto di lasciarsi condizionare. La concordanza è avvalorata si­
gnificativamente da una citazione diretta da heaut. 69: Nam Te­
rentianus Chremes non inhumanus qui novwn vicinum non vult 
f o d e r e a u t a r a r e a u t a l i q u i d f e r r e d e n i q u e. 

In De fin. I 4 Cicerone esprime il suo stupore perchè quei 
« parigini », quasi fossero nemici del nome romano, disprezzano i 
libri filosofici scritti in latino (Latine scripta) e non li leggono; ep­
pure quei medesimi gustano le fabellas Latinas ad verbum e Graecis 
expressas non inviti. Il tono del passo è fortemente polemico, ali-

(21) A. RONCONI, Interpretazioni, cit., p. 146, osserva che le maligne insinua­
zioni di Porcio Licino « erano più la voce di un partito avverso ai nobili che 
quella di una critica biografica o storico-Ietteraria attendibile ». 

(22) Cfr. E. PARATORE, Il teatro latino nei suoi rapporti con il pubblico antico 
e i suoi riflessi sulla spiritualità moderna, «Dioniso» 1-4 (1965), pp. 57-8'1, in 
particolare p. 65. 



84 Luciano Cicu 

mentato com'è dall'acceso nazionalismo di Cicerone. Egli sa bene 
che palliate e coturnate non sono mai state tradotte alla lettera dal 
greco; poco più avanti infatti si contraddirà e si correggerà. Al mo­
mento. però gli viene utile la citazione di adelph. Il (locum... ver­
bum de verbo expressum extulit) e se ne serve. Anche Terenzio era 
ricorso al sintagma citato per evitare l'accusa di plagio, in una si­
tuazione di emergenza. Non gli restava altra soluzione, per giusti­
ficare la presenza della scena dei Synapothnescontes di Difilo, com­
media facta Latina da Plauto nei Commorientes, se non sottolineare 
che eum Plautus locum reliquit integrum, perciò egli lo aveva tra­
dotto alla lettera e). Accanto alla concordanza formale Cicerone 
cita ancora una volta il nome di Terenzio insieme a quello di Ce­
cilio, portati come esempio di autori di commedie di alto livello 
tratte da Menandro. Frasi simili dunque in situazioni simili. 

In De fin. I 8 Cicerone torna al problema e tenta di spiegare, 
e in qualche modo giustificare, il rifiuto degli uomini colti di leg­
gere opere filosofiche scritte in latino; la colpa è di certi libri di 
filosofia dallo stile rozzo e arruffato, tratti da scadenti opere greche. 
Egli è disposto a comprendere questi intellettuali che sono incap­
pati in inculta quaedam et horrida, de malis Graecis Latine scripta 
deterius. Quest'ultimo colon richiama, né basta a mimetizzarlo la 
variatio, il celebre e tormentato passo terenziano di eun. 7-8: 

qui bene vertendo et easdem scribendo male 
ex Graecis bonis Latinas fecit non bonas. 

La vicinanza dei due passi è accentuata dal verbo scribere, 
usato nel significato più estensivo della sua area semantica, con 
riferimenti cioè allo stile e alla disposizione della materia. 

Le concordanze terenziane nel proemio ciceroniano sono dun­
que continue ed evidenti. D'altro canto tale era l'ammirazione di 
Cicerone per Terenzio e per il suo stile, come ha dimostrato la 
Malcovati e), che tutte le opere ciceroniane sono costellate di rie­
cheggiamenti terenziani. Il che autorizza, insieme ai parallelismi 
constatati, a considerare le conclusioni ciceroniane in ordine ai pro-

(23) Vedi in proposito le riflessioni di M. R. POSANI, Osservazioni. cit., p. 96. 
(24) ENRICA MALCOVATI.· Cicerone e la poesia. Pavia 1943, pp. 178-181. 



L'originalità del teatro di Terem.io 85 

blemi del rapporto modello-imitatore come ispirate da Terenzio ed 
anche a ritenere le opinioni di Cicerone come esplicitazioni delle 
concezioni estetiche che Terenzio nei prologhi delle commedie, ave­
va sobriamente enunciato. Se ciò è vero, queste testimonianze, men­
tre confermano le conclusioni dedotte dai testi terenziani, contri­
buiscono a chiarire i motivi per cui Terenzio era portato a consi­
derarsi scrittore originale e non solo traduttore. 

Un'analisi semantica. 

Un notevole conforto a questa tesi proviene dalla ricerca dei 
significati di termini-chiave come vertere, scribere, facere, scrip­
tura eS). Delimitare le loro aree semantiche e conoscerne con esat­
tezza i contenuti aiuta non poco ad intendere gli orientamenti cri­
tici ed estetici dello scrittore, in una parola la sua poetica t). 
L'operazione non è facile. Questi vocaboli infatti nel II secolo a.C. 
sono stati sottoposti alle influenze del successivo mutare delle ten­
denze culturali e· letterarie ed hanno subito il logorio dell'uso fre­
quente: per un verso, nel processo di banalizzazione hanno perduto 
alcuni tratti distintivi originari, per un altro sono stati caricati di 
connotazioni diverse e piegati ad esprimere i punti di vista di fa­
zioni in vicendevole polemica. Non bisogna dimenticare che dentro 
le loro aree semantiche ha lasciato traccia un secolo di letteratura 
latina teatrale, e non solo teatrale, con tutto il suo carico di tradi­
zione, novità e polemiche. L'analisi diacronica di queste parole, 

(25) Su vertere e scribere cfr. le relazioni contenute in Atti del I congresso 
internazionale di studi ciceroniani, Roma 1961, rispettivamente presentate da 
A. TRAINA, Commento alle traduzioni poetiche di Cicerone, II, pp. 141-159 (= Vor­
tit barbare, Roma 1970, pp. 55-89); I. TRENCSÉNYI-WAlDAPFEL, De Cicerone poetarum 
Graecorum interprete; II, pp. 161-174; P. SERRA-ZANETII, Sul criterio e il valore 
della traduzione per Cicerone e S. Girolamo, II, pp. 355-405. ~ inoltre utile 
tener presente A. TRAINA, Terenzio « traduttore ", « Belfagor » 23 (1968), pp. 431-438, 
(ora in Vortit barbare, cit., pp. 167-179; a p. 168, n. 1 la bibliografia essenziale 
sul uertere di Terenzio). Per oratio e scriptura cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, 
cit., p. 41-44; E. PARATORE, Studi sulla palliata, I: Ad Ter. Eun. 7-13, « Riv. Culto 
Class. Med." l (1959), pp. 44-63. 

(26) Dell'utilità dello «studio della terminologia in uso fra gli autori di 
palliate» si dichiara convinto E. PARATORE, Studi sulla palliata, cit., p. 63. 



86 Luciano Cicu 

estesa ad epoche successive, sarebbe oltremodo proficua; essa su­
pera però gli scopi di questo breve studio. Ci si limiterà pertanto 
a considerare le loro connotazioni in Terenzio e in scrittori con 
cui egli ha avuto relazioni o che da lui possono avere attinto. 

a) Vertere 

Vertere si legge in due commedie di Plauto; trine 19 Philemo 
scripsit, Plautus vortit barbare; asino Il Diphilus scripsit, Maccus 
vortit barbare. Indica l'opera dello scrittore latino in opposizione 
conscribere, che esprime invece la creazione originale del comme­
diografo greco. Plauto appare dunque convinto di essere solo un 
traduttore e barbare sottolinea questa consapevolezza di trasportare 
il teatro comico greco in un ambito esterno, « barbaro» appunto 
in quanto non ellenico. 

Vertere significa dunque « tradurre ». Ma tradurre come? Con 
quali tecniche, con quali finalità? Può essere utile, per capirlo, un 
raffronto con le aree semantiche di exprimere, reddere, interpretari, 
sinonimi che palesano, nell'ambito dello stesso concetto, maniere 
diverse di rendere un testo straniero nella propria lingua. 

Exprimere, in particolare, nel sintagma verbum de verbo expri­
mere, divenuto formulare, come attesta Gellio G), indica quel 
procedimento per cui ad un vocabolo. greco viene fatto corrispon­
dere un termine latino. Quando viene usato per significare la tra­
duzione di un intero brano, designa quella tecnica di versione che, 
per la sua aderenza stretta all'enunciato del modello, è comune­
mente chiamata letterale. In questa accezione, anche se, come si è· 
visto, in condizioni particolari, l'adopera Terenzio in adelph. Il. 
Reddere è sulla stessa linea di exprimere, mentre interpretari da 
una parte ricalca l'area di exprimere, dall'altra possiede un'acce­
zione propria, che gli deriva dall'indicare la traduzione orale. In 
questo senso rappresenta quella tecnica di versione, cui accenna 
Girolamo in Epist. ad Pammach. 70, 2, che consiste nel riprodurre 
l'essenza di un discorso raptim celeriterque, senza porsi problemi 
di altra natura. 

(27) Gell. XI 13, 3: quod, ut dicitur, verbwn de verbo expressum est. Cfr. an­
che L. GAMBERALE, La traduzione in Gellio, Roma 1969, pp. 37-46, 75-90. 



L'originalità del teatro di Terenzio 87 

Sul piano letterario i procedimenti designati dai tre verbi ana­
lizzati il più delle volte non producono valori estetici né se lo pre­
figgono. Fondamentale è invece la finalità artistica contenuta nel 
significato di vertere, almeno per quanto riguarda il II secolo a.C. 
Esso indica infatti la traduzione letteraria C!). Come questa si rea­
lizzasse. in maniera differente lo si può constatare dagli esiti arti­
stici dei vari comici latini (29). In particolare è noto quanto il vortere 
barbare di Plauto fosse libero e disinvolto e quante scorribande 
egli si concedesse fuori del modello greco e quali vette di arte ori­
ginale abbia raggiunto CO). Sulla stessa scia, pur con toni diversi, 
si muove Terenzio. Nei suoi prologhi vertere compare solo nel citato 
eun. 7-8, in un passo cioè polemico, la cui interpretazione è stata 
oltremodo tormentata e disforme riguardo ai molti problemi che vi 
sono connessi, ma univoca nel rilevare che l'unica volta CI) in cui 
Terenzio adopera vertere, non è per designare il suo modo di com­
porre, ma quello dell'avversario. Resta poco chiaro come bene ver­
tere genera male seribere C). 

Può essere utile a questo punto richiamare un passo di de opto 
gene orat. 14, 23, nel quale Cicerone dichiara di avere tradotto le 
due famose orazioni contrarie di Eschine e di Demostene per delu-

(2') Sul concetto cfr. S. MAruOITI, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit., 
p. 37; G. PASQUAU, Stravaganze quarte e supreme, Venezia 1950, p. 64. 

(29) Sintomatico il giudizio di E. DUCKWORTH, Tlte Nature 01 Roman Comedy, 
cit., p. 384. 

(30) Cfr. E. FRAENKEL, Plautinisches im Plautus, Berlin 1922 (trad. it. di F. Mu­
nari: Elementi plautini in Plauto, Firenze 1960); R. PER:-lA, L'originalità di Plauto, 
Bari 1955. 

(31) Cfr. M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 102. 
(32) Non c'è praticamente filologo che si sia occupato di Terenzio e non 

abbia elaborato ufia sua esegesi del passo. La questione, nata in seguito ad un 
articolo di E. FRAENKEL (Zum Prolog des terenzisc1zen Eunuchus, «Sokrates» 6 
[1918], pp. 302-317), è stata ripresa e sviluppata tra gli altri da F. ARNALDI, Da 
Plauto a Terenzio, II, Napoli 1947, p. 128; H. HAFFfER, op. cit., p. 87; O. BIANCO, 
La cronologia delle commedie di Terenzio, «Ann. Se. Nonn. di Pisa» 25 (1956), 
p. 173, n. 2; I. TRENCSÉNYI-WALDAPFEL, art. cit., p. 167; H. BAROO:-l, La littérature 
latine inconnue, I, Paris 1952, p. 148, dove si trova enunciata la strana tesi che 
Terenzio «s'en prenait au modèle grec plutòt qu'à l'auteur latin ». Più di re­
cente da E. PARATORE, Studi sulla palliata, cit.; ID., Una nuova versione di Teren­
zio, «Riv. Culto Class. Med.» 3 (1%1), p. 134; A. RO:-lcom, Interpretazioni, 
cit., p. 34, dove tra l'altro nella nota 1 dichiara di respingere «la variante eas 
describendo» da lui stesso difesa « altrove », cioè in «Atene e Roma» 5 (1960), 
p. 59; M. R. POSANI, Osservazioni, cit., pp. 102-107. 



88 Luciano Cicu 

cidare ai Romani che cosa fosse vero atticismo, vestendo però i pan­
ni non del traduttore, ma dell'oratore (nec converti ut interpres, sed 
ut orator), esplicitando poi che cosa intenda per convertere ut orator. 
Si tratta del procedimento che dà luogo a una buona traduzione, 
non solo fedele, ma anche il più possibile valida sotto il profilo ar­
tistico, tale da riprodurre in latino le eleganze delle orazioni attiche. 
Lo scopo di Cicerone è di generare - mediante la traduzione -
nel lettore romano le medesime sensazioni provate dall'ascoltatore 
greco. 

Questo doveva essere il senso di vertere anche per Luscio La­
nuvino C3

), non già quello di una improbabile traduzione letterale 
mai attestata per nessun autore di palliate. Non un mero verbum 
pro verbo reddere quindi, ma piuttosto uno sforzo per rigenerare 
genus omnium verborum vimque. 

Tutto ciò, sappiamo, non era sufficiente per Terenzio. Per 
quanto bene l'operazione riuscisse, era pur sempre e soltanto una 
ripetizione di un modello. Non può sfuggire a questo proposito 
l'ironia di eun. 9: idem Menandri Phasma nunc nuper dedit, quello 
'stesso Luscio che recentemente ha dato alle scene il Phasma di 
Menandro. Terenzio con ambigua enunciazione lascia intendere 
che nel Phasma c'è solo Menandro e per niente il Lanuvino. Se que­
sto è v~ro, easdem scribendo male deve interpretarsi come il natu­
rale risultato di una totale mancanza di originalità, per cui quelle 
commedie, pur ottime in lingua greca, diventano prodotti di se­
cond'ordine nella letteratura latina, proprio perchè prive del sigillo 
dello scrittore latino. Se poi si pensa alla opposizione tra obscura 
diligentia e neclegentia di andr. 21, quest'ipotesi acquista maggiore 
consistenza. La diligentia può forse essere ritenuta obscura, come 
propone il Ronconi (34), perchè il traduttore mantiene nel testo latino 
passi oscuri al grande pubblico, ma ancor più perchè, unica luce 
essendo quella dell'autore greco, si ecclissa in buio anonimo e senza 
gloria la personalità del traduttore. La neclegentia, invece, aveva 
fruttato fama e prestigio a comici del livello di Nevio, Plauto ed 
Ennio. 

(33) Si veda su ciò E. PARATORE, Storia del teatro latino, cit., p. 158. 
(34) Interpretazioni, cit., pp. 35-38; più generico H. HAFFTER, op. cit., p. 30. 



L'originalità del teatro di Terenzio 89 

Terenzio dunque riteneva, con esagerazione polemica, che il 
bene vertere di Luscio Lanuvino sconfinasse nel vertere ut interpres 
e ne traeva come conseguenza le note deduzioni negative. 

b) Seribere 

Seri bere è presente in tutti i prologhi terenziani e indica spesso 
l'opera di creazione artistica del solo poeta latino; l'attività infatti 
del comico greco non viene mai designata con questo verbo. Non si 
comprende se il fatto sia casuale o voluto. Probabilmente Terenzic 
avrà con questo inteso rimarcare il rovesciamento della posizione 
plautina e insieme dare rilievo preminente alla sua autonomia com­
positiva. Sintomatico in proposito è un passo di heaut. 7 ss., nel 
quale seribere sottolinea la novità e paternità della commedia, sen­
za coinvolgere in questi concetti il poeta greco eS), designato invece 
con un'altra espressione generica (euia Graeea sit). Non c'è dubbio 
dunque che in Terenzio sia venuta meno l'opposizione tra seribere 
e vertere e), propria di Plauto. Ne è conseguito che il primo verbo 
ha inglobato del secondo quella parte dell'area semantica coperta 
dal concetto di vertere neclegentia e forse anche ampio tratto del 
settore di vertere diligentia. Giova ricordare a questo proposito che 
Terenzio definisce il modo di fare commedie di Luscio Lanuvino 
uno seribere male, ma pur sempre uno seribere. In Terenzio si re­
gistra dunque un allargamento dell'area semantica del termine con 
nuove implicazioni sul piano estetico, che è necessario chiarire, 
peréhè in esse sono contenute le motivazioni teoriche sulle quali si 
fonda la coscienza dell'originalità terenziana. 

Nel comporre un'opera d'arte, infatti, lo scrittore antico do­
veva misurarsi con il problema del rapporto tra forma e contenuto, 
che era al centro della riflessione estetica del mondo classico. La 
soluzione adottata ispirava e in qualche modo determinava lo svi-

(35) Si veda in proposito M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 112. 

(36) Su l'opposizione tra vertere e scribere cfr. A. TRAINA, Commento alle 
traduzioni poetiche di Cicerone, II, cit., p. 144, n. 11; M. R. POSANI, Osservazioni, 
cit., p. 103, n. 1; poco convincente l'affermazione di una presunta «genericità» 
di scribere in Terenzio (p. 104). Di notevole interesse invece quanto asserisce 
F. ARNAlDI, op. cit., II, p. 132. 



90 Luciano Cicu 

luppo dell'opera, in quanto dettava le finalità e le tecniche di rea­
lizzazione e in ultima analisi condizionava la qualità artistica del 
prodotto letterario. 

Per accertare l'atteggiamento di Terenzio sul problema, bisogna 
innanzi tutto individuare quali correnti di pensiero estetico erano 
penetrate a Roma nella prima metà del II sec. a.C. e quali presu­
mibilmente erano state assimilate nel circolo culturale presso il 
quale il poeta operava. 

Teorie peripatetiche e stoiche dovevano essere già note ai let­
terati più preparati dell'epoca. Non è pensabile infatti che «la 
larga consapevolezza retorica» C7

), di cui appare pervasa la lette­
ratura latina arcaica, non avesse comportato la conoscenza di al­
cuni concetti fondamentali dell'estetica ellenistica: come d'altra 
parte è facile intuire che la loro assimilazione non dovette avvenire 
nelle forme rigorose e sistematiche della filosofia, ma piuttosto in 
quelle approssimative, tipiche delle culture di provincia, che favo­
riscono tra l'altro fenomeni di facile sincretismo. 

CosÌ l'idea della preminenza della forma sul contenuto CS
), 

profondamente radicata nel pensiero estetico alessandrino sotto 
l'influsso della lezione teofrastea, e condivisa anche dalle scuole 
stoiche C9), sebbene con qualche riserva da parte di alcune, doveva 
essere ormai divenuta patrimonio comune della cultura romana. 
A diffonderla e rafforzarla saranno serviti di certo i molti maestri 
greci di retorica, insediatisi in città dopo la liberazione della Gre­
cia, seguiti con ammirazione crescente dai giovani aristocratici. 
D'altra parte questa tesi offriva una consistente base teorica per 
giustificare tanta letteratura cresciuta nell'ambito del vertere. Negli 
anni in cui Terenzio componeva le sue commedie, gli uomini del 
circolo scipionico l'avevano fatta certamente propria sotto l'influs­
so sia peripatetico che stoico. Per l'uno e per l'altro si hanno in­
dizi sintomatici. 

(37) s. MARIOTII, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit., p. 48. 
(33) Il concetto è chiaramente ribadito da A. PLEBE, op. cit., pp. 55-56, e da 

E. PARATORE. Poetiche e correnti letterarie nell'antica Roma, cit., pp. 35-40. 
(39) Si veda A. ROSTAGNI, Aristotele e l'aristotelismo nella storia dell'estetica 

classica, in Scritti Minori, I, p. 193, n. 3; M. Pom.ENZ, La Stoa, Firenze 1967 
(trad. it. di O. De Gregorio), I, pp. 92, 365. 



L'originalità del teatro di Terenzio 91 

Plutarco, nella vita di Emilio Paolo, racconta che il vincitore 
di Pidna tenne per sè, del bottino macedonico, la biblioteca del re 
Perseo (40). Il trasporto dei libri a Roma fu fatto nel 167, l'anno 
prima della rappresentazione dell'Andria. Nella grande raccolta 
erano comprese le opere a carattere letterario ed erudito che Ari­
stotele aveva composto nel suo soggiorno macedone alla corte di 
Filippo, e probabilmente molti altri saggi del grande filosofo e della 
sua scuola. ~ facile immaginare con quale entusiasmo abbiano letto 
quei volumi i figli di Emilio Paolo, guidati dai maestri greci pre­
posti alla loro educazione, e i colti aristocratici che gravitavano 
intorno all'illustre casa. Le discussioni sui problemi di carattere 
letterario non saranno certo mancate, specialmente sulla questione 
dell'importanza dello stile nel giudizio di valore di un'opera d'arte. 
Il dibattito con ogni probabilità non dovette restare chiuso. Il clima 
dei prologhi terenziani lascia intuire una disputa vivacissima a più 
voci, che doveva avere coinvolto, mescolando motivi anche di altro 
ordine, ambienti diversi C). 

D'altra parte questa problematica fu sempre presente presso il 
gruppo scipionico nel II sec., se è vero che Publio Scipione, padre 
dell'Emiliano, impedito dal percorrere la carriera politica per la 
salute cagionevole, si era dedicato alla composizione di pregevoli 
saggi di oratoria e di storia, quest'ultimi in lingua greca, e che l'in­
teresse per i valori dello stile rimasero al centro dell'attenzione del 
Circolo di Emiliano e Lelio, come frutto non di entusiasmo recente, 
ma di consolidata tradizione culturale. Una ragione di più che per­
mette di intuire la competenza e la passione degli uomini del Cir­
colo per le questioni stilistiche. 

La biblioteca conservava dello Stoicismo i libri di tendenza 

(40) Su la biblioteca di Perseo e la sua compOSIZIone cfr. F. DELL\ CoRTE, 
Stoicismo in Macedonia e in Roma, in Studi di filosofia greca, Bari 1950, pp. 
311-318. Riguardo all'influsso della biblioteca sulla cultura filosofica romana è 
utile notare che, sebbene tutti i filosofi stoici del circolo macedonico rappre­
sentassero la tendenza zcnoniana, il filone della scuola aristoniano-diogcniana 
restò vitale, specialmente presso gli Scipioni, e fu alimentato anche dall'ami­
cizia e la stima che quei protagonisti della vita culturale romana ebbero con 
filosofi come Diogene e Panezio. 

(41) Su le polemiche letterarie dell'epoca di Terenzio cfr. E. PARATORE, Poeti­
che e correnti letterarie nell'antica Roma, cit., p. 42; H. HAFFrER, op. cit., p. 30. 



92 Luciano Cicu 

zenoniana. Questo filone appare il più diffuso, anche se non incon­
trastato, a Roma fra il 167 e iI 155 a.C. C2

). Presso iI gruppo sci­
pionico sembra infatti avere maggior presa quella corrente che, 
partendo da Aristone di Chio, attraverso Diogene di Seleucia e 
Cratete di MalIo conduce a Panezio. In questa ipotesi trovano lo­
gica spiegazione le notizie di Lelio che ad Atene ascolta le lezioni 
di Diogene C3

) e delI'Emiliano che ospita a lungo in casa il filosofo 
Panezio. 

Caratteristica di questa scuola era una certa disponibilità al 
dialogo con le altre scuole filosofiche e quindi ad un certo sincre­
tismo, che non doveva dispiacere all'eclettismo del Circolo. In par­
ticolare sul problema del rapporto forma-contenuto essi avevano' 
assunto posizioni e atteggiamenti simili a quelli teofrasteo-alessan­
drini. Un breve excursus, comunque, sui componenti di questa cor­
rente potrà essere utile a chiarire meglio il concetto e i rapporti di 
alcuni di loro con gli Scipioni. 

L'antica Stoa, pur non insensibile ai problemi del linguaggio, 
apprezzava nell'opera d'arte i valori contenutistici, per la loro fun­
zione educativa, più di quelli formali (44). Chi per primo derogò da 
questa linea fu proprio Aristone di Chio, scolarca successore di 
Cleante. Egli si occupò in particolare della poesia ed espresse l'esi­
genza che un componimento poetico dovesse essere sostenuto da 
una tecnica sicura e possedere scelta elocuzione e suono armonioso. 
G li organi della percezione del piacere estetico erano i sensi e in 
particolare l'udito, non più la ragione. Pare che egli non solo teo­
rizzasse queste idee, ma le mettesse in pratica nelle lezioni fS). La 
sua poetica fu criticata da Filodemo, specialmente nel V libro del 
nEpt 'ITOlTl ~éxtu)v (46). 

(42) Sul problema si veda F. DEllA CoRTE, Stoicismo in Macedonia e in Roma, 
cit., pp. 314-317. 

(43) Lo afferma M. POHI.ENZ, La Stoa, cit., I, p. 543. Una conferma indiretta 
proviene dal fatto che . Diogene Babilonio nell'ambasciata del 155 a.C. fece cono­
scere Panezio a Lelio e a Scipione (Cle. de fin. 2, 24). 

(44) Sul problema cfr. M. POHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 365. 
(4S) M. POHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 326. 
(46) Cfr. C. MAZZANTINI, L'estetica nel pensiero classico, in Grande antologia 

filosofica, II, Milano 1966, p. 208 ss. . 



L'originalità del teatro di Terenzio 93 

Sulla scia di Aristone troviamo Diogene di Seleucia o di Ba­
bilonia, il filosofo stoico, che venne a Roma nel 155 in ambasceria 
insieme a Carneade accademico e a Crito~ao peripatetico. Anch'egli 
si interessò ai problemi del linguaggio C7

) e « raccolse le precedenti 
esperienze della scuola stoica» CS), in un libro intitolato nepi 
q>u>viìc;, che divenne la base del celebre trattato grammaticale di 
Dionisio Trace. L'opera è andata perduta, ma delle posizioni di 
Diogene possiamo farci un'idea attraverso la polemica filodemea. 
Pare elevasse severi moniti contro l'arte del dire, colpevole di essersi 
messa al servizio dell'ingiustizia, facendo perno sulla tecnica C9

). 

Anche Diogene era dunque fautore di un'arte grave e austera. 
Suo discepolo era stato anche Cratete di Mallo C\ il grande 

filologo di Pergamo, studioso di linguistica, acuto commentatore di 
poeti antichi e moderni, convinto assertore della necessità della 
preparazione filosofica per la formazione di un buon critico lette­
rario e della interpretazione allegorica della poesia. Cratete venne 
a Roma, inviato del re Attalo di Pergamo nel 169, esattamente tre 
anni prima della rappresentazione dell'Andria e vi tenne una serie 
di lezioni, seguite con interesse da un attento e numeroso pubblico. 
~ difficile immaginare assenti dalla piccola folla degli ascoltatori il 
giovane Emiliano, Lelio e i loro amici. 

Discepolo di Cratete e poi di Diogene (fra il 160 e il 150) fu 
anche Panezio CI). Sebbene egli sia venuto a Roma in epoca suc­
cessiva alla morte di Terenzio, il suo pensiero è importante per de­
terminare l'ideologia e le opinioni estetiche del Circolo scipionico 
e per la possibilità che la sua opera offre di ricostruire con discreta 
approssimazione le posizioni dei maestri, la portata dei loro pro-

(47) Per la traccia lasciata da Diogene nella filologia romana si veda il 
saggio di L MARIOTII, Studi Luciliani, Firenze 1969, p. 24. 

(48) M. POlILENZ. La Stoa, ci!., I, p. 362. 
(49) M. POHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 93. 
(SO) SU una scuola di cratetei romani a partire dal 169 a.C. cfr. F. DaLA CORTE, 

Catone Censore. La vita e la fortuna, Firenze 19692
, pp. 154-155. Su la data della 

venuta a Roma di Cratete cfr. F. DELL\. CORTE, L'ambasceria di Cratete a Roma, 
in Opuscula II, Genova 1972, pp. 49-50. 

{51) Sul pensiero di Panezio si veda M. POHI.ENZ, La Stoa, cit., I, p. 387 ss., 
ma specialmente dello stesso autore L'ideale di vita attiva secondo Panezio nel 
de officUs di Cicerone, Brescia 1970. 



Luciano Cicu 

babili influssi a Roma e in particolare sull'ambiente sClplOnico e 
quindi su Terenzio. Tra i problemi di estetica in Panezio due hanno 
singolare rilievo: il concetto di a'(a~EaLC; e quello di 'TrpÉ'Trov. 
Il primo, che designa quella particolare sensibilità che consente la 
fruizione di un'opera d'arte, non trova riscontro in Terenzio; il 
secondo, con la sua connotazione etico-estetica, pare invece al cen­
tro della sua attenzione. Sul piano teorico egli partecipa infatti con 
opinioni personali alla discussione sul decere contaminari (Andr. 
16), su quello pratico esprime la sua adesione al prepon, sia quan­
do manifesta di avere fuso due commedie di Menandro nel rispetto 

. del convenire (Andr. 13), sia quando si adopera per armonizzare 
azione e linguaggio dei personaggi. 

~ difficile capire se le allusioni al prepon (andr. 13 e 16) e 
all'essenzialità del valore della forma (andr. 12 ed heaut. 45), se la 
stessa noncuranza con cui maneggia i contenuti dei modelli siano da 
spiegarsi con l'influsso delle idee peripatetiche o stoiche. Bisogna 
d'altronde tener presente in proposito che lo stesso pensiero di 
Panezio risenti va del sincretismo ellenistico C2

) e che riguardo ai 
problemi dello stile era più vicino a Teofrasto che a Zenone, come 
lascia intendere Cicerone in de fin. IV 79: (Stoicorum) tristitiam 
atque asperitatem fugiens Panaetius nec acerbitatem sententiarum 
nec disserendi spinas probavit fuitque in altero genere mitior, in 
altero illustrior, semperque habuit in ore Platonem, Aristotelem, 
Xenocratem, Theophrastum, Dicearchum, ut ipsius scripta declarant. 
Questo atteggiamento era certo in linea con gli orientamenti della 
sua scuola, ma non si può escludere che fosse maturato anche per 
il contatto con la cultura latina dell'ambiente in cui viveva, come 
accadde d'altronde per il suo pensiero politico. 

La breve indagine che precede, permette di concludere che a 
Roma e presso il Circolo Scipionico, all'epoca déll'attività di Te­
renzio, il valore preponderante dello stile rispetto al contenuto 
nella valutazione estetica di un'opera letteraria doveva essere uni-

(52) :Sul sincretismo estetico in età ellenistica cfr. A. ROSTAGNI, Aristotele e 
l'aristotelismo, cit., p. 193; della presenza del fenomeno a Roma si occupa 
invece S. MARIOTTI, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit., p. 38. Una ripro­
va si ha in Lucilio, che segue teorie stoiche riguardo alla grammatica e peri· 
patetiche per la retorica (I. MARIOTII, Studi Luciliani, cit., pp. 22-24). 



L'originalità del teatro di Terenzio 95 

versalmente accettato, suffragato com'era da una diffusa tradizione 
'culturale e da fonti di venerabile autorità. Terenzio non faceva 
eccezione. Nell'area del suo seribere, dunque, era compresa sia 
l'esaltazione del valore dello stile (anche in funzione dell'origina­
lità dell'opera letteraria), sia il giudizio limitativo sul contenuto. 

Ancora una volta Cicerone esplicita queste deduzioni. Da una 
parte infatti, in Tuse. II 7 C3

) definisce nella sua pienezza l'intera 
area semantica di seribere, accompagnandolo con due coppie di av­
verbi, tratti rispettivamente i primi due dal campo dell'inventio e 
della dispositio e i secondi da quello della eloeutio, dall'altra, nel 
proemio filoterenziano del De finibus, sottolinea il prevalere del­
l'accezione stilistica nel termine seribere. In particolare quest'ultimo 
significato si rileva in due passi. Nel primo (De fin. I 8) Cicerone 
riprende un discorso precedente e dichiara di capire quelli che ri­
fiutano di leggere opere filosofiche composte in latino quod incide­
rint in ineulta quaedam et horrida, de malis Graecis Latine seripta 
deterius. La spiegazione di seripta, che per sè potrebbe lasciare 
adito a interpretazioni contenutistiche, viene fornita con estrema 
chiarezza nel passo successivo, simmetrico anche sotto il profilo 
formale: Res bonas verbis electis graviter ornateque dietas quis 
non legat? A malis Graecis corrisponde res bonas e a seripta de­
terius viene contrapposta la frase verbis eleetis graviter ornateque 
dietas. Ancora più esplicito Cicerone diviene nel seguente De fin. 
I lO, dove conclude il discorso accennato con una interrogativa re­
torica di non dubbia risposta: Quando enim nobis, vel oratoribus 
aut poetis, postea quidem quam fuit quem imitarentur ullus ora­
tionis vel eopiosae vel elegantis ornatus defuit? La situazione è 
quella tipica dei commediografi della palliata. Significativo in pro­
posito il riferimento ai poeti. L'aemulatio avviene proprio sul piano 
del modus seribendi, della tecnica stilistica, della ricchezza del lin­
guaggio e della padronanza dei mezzi dell'arte retorica ai fini della 
rigenerazione di un contenuto. 

(53) CICo Tuseo 2, 7: sed quia profitentur ipsi ilIi, qui eos seribunt, se neque 
distincte neque distribute neque elegarzter neque ornate seribere, leetiollem sille 
ulla deleetatione neglegoo 



96 Luciano Cicu 

c) Seriptura 

Connesso per etimo con seribere è il sostantivo seriptura (54). 
Terenzio lo adopera quattro volte. In hee. 13, 23 e in adelph. 1 in­
dica il risultato dello seribere, mentre in Phorm. 6 assume una con­
notazione più spiccatamente contenutistica, opposto com'è al ter­
mine oratio. L'interpretazione non è però così pacifica che non abbi­
sogni di una giustificazione. In Phorm. 5-6 Terenzio riferisce un 
aspro giudizio sulla sua opera di Luscio Lanuvino 

qui ita dietitat, quas antehae fecit fabulas 
tenui esse oratione et seriptura levi. 

Per giungere ad una probabile interpretazione del passo è ne­
cessario inquadrarlo nella polemica tra Luscio e Terenzio. Le provo­
cazioni e le risposte si susseguivano con ordinata cadenza nella ri­
spettiva serie di commedie. ~ quanto avviene anche nelle commedie 
tereriziane del 161, Eunuehus e Phormio: in entrambe l'autore di­
chiara di essere stato provocato e quindi costretto alla risposta. 
Non conosciamo quale sia stata la prima critica di Luscio; Terenzio 
dice solo che il vecchio poeta laesit prior ed egli contrattacca nel­
l'Eunuchus con i noti vv. 7-8: 

qui bene vertendo et easdem seri bendo male 
ex bonis Graecis Latinas fecit non bonas 

con quel che segue. Il Lanuvino, punto sul vivo, reagì con quel 
giudizio che Terenzio riferisce in Phorm. 6. Il tutto avvenne nel 
giro di pochi mesi, dato che le due commedie di Terenzio furono 
rappresentate la prima in aprile, ai Ludi Megalesi, e la seconda in 
settembre, ai Ludi Romani. Era mancato il tempo per stemperare la 
polemica; le risposte si allacciano alle critiche puntualmente. L'uso 
del presente dietitat e il valore frequentativo del verbo stanno ad 
indicare la pregnanza della contesa e insieme la stizza incontenibile 
del vetus poeta. Nel ribattere colpo su colpo Luscio estende la sua 

(54) Su scriptura cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, cit .. p. 42. Per le affinità di 
significato tra scribere e scriptura cfr. M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 107; 
F. ARNALDI, op. cit., II, p. 132. 



L'originalità del teatro di Terenzio 97 

critica a tutta l'opera terenziana (quas antehae feci t fabulas), pro­
prio come aveva fatto il giovane antagonista nell'Eunuehus (Latinas 
fecit non bonas). Egli non si difende dall'insinuazione del bene 
vertere: è il suo credo poetico. Gli scotta seribere male. Consape­
vole della duplicità del senso di questo verbo, sente la critica rivolta 
al suo modo di elaborare i contenuti e in particolare al suo stile. 
La risposta si appunta infatti in primo luogo sullo stile di Terenzio, 
definito tenuis, e in secondo luogo sul contenuto delle sue com­
medie, tacciate di Ievitas. 

Tenuis è aggettivo da collocare nell'ambito retorico della eIo­
eutio; oratio tenuis indica un certo 'livello dello stile. Ma Luscio 
qui non sta catalogando stili, sfoga la sua rabbia. Tenuis va quindi 
riportato a extenuare, assottigliare, rendere inconsistente. Al con­
fronto con la forza espressiva, immediata, corposa di Plauto e anche 
di Cecilio CS

), lo stile terenziano doveva apparire sil'le nervis ('6), 
costruito com'era su una diversa selezione linguistica e un tipo di 
dialogo che non ricercava a tutti i costi il yÉÀ(JJç ~K T~ç ÀÉ~E(JJçt 
ma piuttosto un moderato yÉÀ(JJç ~K TWV 1tPaylléx'r(JJv. Non dove­
va essere difficile accreditare una tale immagine dello stile teren­
ziano presso il grosso pubblico romano C'), dal gusto scarsamente 
affinato e non avezzo alle squisitezze formali. La noia suscitata ne­
gli spettatori dalla rappresentazione dell'Heeyra e il conseguente 
abbandono del teatro da parte del populus stupidus CI) forniscono 
una prova eloquente. La nuova arte di Terenzio era espressione di 
un gruppo ristretto di uomini colti al di sopra della sensibilità media 

(SS) I giudizi sullo stile di Cecilia sono per lo più costruiti sulla nota syncrisis 
gelliana. Su l'argomento cfr. R. ARGENIO, Il Plocium di Cecilio Stazio, « Il mondo 
classico» 7 (1937), pp. 359-368; O. BIANCO, op. cit., pp. 45-49; A. TRAINA, Vortit 
barbare, cit., pp. 43-53; ID., Comoedia, Antologia della palliata, Padova 1969, 
pp. 95-96; L. GAMBERALE, op. cit., pp. 37-47. 

(56) Su lo stile e la lingua di Terenzio manca uno studio d'insieme; cfr. tra 
gli altri F. ARNALDI, La lingua di Terenzio, lingua da capitale, «Atene e Roma» 
40 (1938), pp. 192-198, e L. PERELu, Il teatro rivoluzionario di Terenzio, Firenze 
1973, p. 199 ss. Per la biblografia essenziale sull'argomento si veda l'Appendice bi­
bliografica di D. Nardo alla trad. itaI. del volume H. HAFFIER, Terenzio e la sua 
personalità artistica, cit., pp. 141-142. 

(5') Cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, cit., p. 145; E. PARATORE, Il teatro latino 
nei suoi rapporti con il pubblico antico, cit., p. 67. 

(S8) TER. hec. 4. 



98 Luciano· Cicu 

popolare C9
). La stizza biliosa del letterato aveva acuito lo spirito 

critico, come spesso accade, e fatto cogliere al vecchio poeta l'es­
senza e la novità dell'arte terenziana, che per il Lanuvino era tut­
t'altro che arte. 

La critica del secondo emistichio del verso citato si estende 
quindi al contenuto. La scriptura è levis perchè mancano scene, 
episodi, personaggi intonati alla gravitas ceciliana. Il vetus poeta, 
imitatore di Cecilio, « con la cieca grettezza degli epigoni» (60), la 
riteneva essenziale ed egli stesso forniva nelle sue commedie esempi, 
come quello della cerva che prega e implora, messi in ridicolo da 
Terenzio perchè contrari alla norma del prepon (61). Egli infatti, 
come sottolinea Evanzio (3, 5), rifiuta sia la tragica altitudo sia la 
mimica vilitas e preferisce il giusto mezzo fra i due estremi che 
sarà caro a Cicerone (De opto gen. orat. 1) e ad Orazio (Ars 89). 
Terenzio insomma « vuole che la tragedia resti tragedia e la com­
media commedia» (62), e ciò "sia dal " lato contenutistico, con una 
scelta di personaggi e scene «convenienti », sia dal lato formale, 
dove per lo stesso" principio respinge la mescolanza di ÀÉçlç 

KOP.lKft e di ÀÉçlç -rpaylKft. 

"Ancora una volta ciò che per Terenzio è virtus, per Luscio è 
vitium. Dratio e scriptura di Phorm. 6 sono dunque la risposta pun­
tuale e articolata di Luscio Lanuvino al terenziano scribere male di 
eun. 7. In tutta la questione c'è un dato importante da rilevare: 
i due commediografi possono criticarsi a vicenda e fare dell'ironia 
perchè entrambi hanno viva la coscienza che le commedie sono 
frutto del loro ingenium e quindi originali. ~ ovvio che ogni discus­
sione sarebbe caduta se al centro della polemica vi fosse stata la 
commedia greca, la cui perfezione non era possibile mettere in 
dubbio. 

(59) Sul problema cfr. E. PARATORB, Il teatro latino nei suoi rapporti con il 
pubblico antico, cit., p. 67. 

(60) E. PARATORB, Storia del teatro latino, cit., p. 158. 
(61) Sulla questione cfr. A. RONCONI, Interpretazioni, cit., p. 143; M. R. POSANI, 

Osservazioni, cit., p. 106. 
(62) A. RoNCONI, Interpretazioni, cit., p. 43. 



L'originalità del teatro di Terenzio 99 

d) Facere 

Rimane da esaminare l'uso e il significato di facere. Il termine 
compare spesso in tutti i prologhi con un'ampia area semantica che 
comprende sostanzialmente due settori: il primo è quello generico 
che indica il « fare », il « fare si che »; il secondo assimila facere 
a scribere (63) al punto da sostituirlo quando ciò sia richiesto da 
ragioni di eufonia (Andr. 2 s.; eun. 36 s.), ma non ne raccoglie la 
particolare accezione riguardante la stilistica. Facere fabulam è 
sintagma formulare che designa la composizione della commedia 
sia da parte dello scrittore greco che di quello latino. Una espan­
sione è facere fabulas latinas (eun. 33), nella quale affiora la con­
cezione del ricreare le commedie greche, di dare loro cittadinanza 
romana, di farle latine a particolari condizioni. Non v'è comico del­
la palliata che non sia convinto di ciò, al punto che il primo che 
trasporta a Roma una commedia della Nea ne diventa quasi il nuo­
vo proprietario, la rende privati iuris; se un altro comico latino vi 
attingesse in qualche maniera, si renderebbe colpevole di furtum, 
cioè di alienazione di parte della proprietà altrui. Facere, insomma, 
nella sua accezione più tecnica si presenta come un calco dal greco 
TtOlElV, il verbo che indica. appunto l'operare del 1tOlllnlC;, del­
l'artifex, che con il suo lavoro costruisce e crea nuove opere ed ha 
coscienza di creare. 

In chiusura di questa prima parte della ricerca si può trarre 
una sintesi dai vari elementi emersi dall'esame dei prologhi, dagli 
echi terenziani in Cicerone, dagli indizi estetici e dagli esiti del­
l'indagine su alcuni termini chiave. Non si può che avere una con­
clusione: Terenzio aveva raggiunto una documentata coscienza 
della originalità della propria opera. Facere de integro comoedias 
di andr. 26 risulta essere pertanto la naturale espressione di una 
matura e orgogliosa convinzione. 

(63) Sul problema si sofferma M. R. POSANI, Osservazioni, cit., p. 112. 



100 Luciano Cicu 

II 

Se è vero che « lo studio della letteratura deve tener conto del­
le condizioni storiche nelle quali sono maturate le singole opere, 
delle esigenze alle quali esse dovevano rispondere, delle tecniche 
e degli strumenti di cui potevano servirsi» (64), l'indagine filologica 
appare incapace per limiti intrinseci a dare risposte corredate di 
cause e motivazioni. Solo a momenti queste affiorano a indicare 
l'origine di determinate scelte estetiche di Terenzio, mentre in gran 
parte rimane in ombra l'humus in cui affondano le radici dell'arte 
terenziana, i retro terra cioè umani, culturali, politici che ne hanno 
alimentato sensibilità e intelligenza. ~ perciò necessario, in primo 
luogo, penetrare nello spirito dei tempi, respirame, per così dire, 
l'atmosfera, individuandone le componenti e le reciproche relazioni. 
Su questo sfondo sarà possibile delineare e comprendere sia le posi­
zioni politico-culturali del gruppo scipionico, presso il quale operava 
Terenzio, sia le opinioni e gli ~tteggiamenti degli avversari del poeta 
e dei loro possibili protettori. Ed è forse in tale contesto che si 
potrà trovare una risposta al problema del perchè un poeta giovane 
come Terenzio, dal successo così limitato, con fiaschi clamorosi 
alle spalle, fosse potuto divenire oggetto di una critica così spietata 
e ossessiva. 

I tempi. 

Nella prima metà del II secolo a.C. la società romana subì 
vasti e profondi mutamenti negli equilibri economici, sociali, poli­
tici e culturali (65) • Avvenimenti com,e la seconda guerra punica e 

(64) R. WELLEK - A. WARREN, Teoria della letteratura, Bologna 1965 (New York 
1963; trad. it. di P. L. Contessi), p. V. 

(65) Per il quadro storico si sono attinti elementi tra gli altri dai seguenti 
studi: G. DE SANCIIS, Storia dei Romani, IV 1-2, Firenze 1969 (Torino 1923); 
M. ROSTOVZEV, Storia economica dell'Impero Romano, Firenze 1973 (Oxford 1926; 
trad. it. di G. Sanna) pp. 12-18; R. SYME, La rivoluzione romana, Torino 1962 
(London 1939; trad. it. di M. Manfredi), pp. 15-22; G. TmII.EITI, Sviluppo del 
latifondo in Italia dall'epoca dell'età graccana al principio dell'Impero, c Rela-



L'originalità del teatro di Terenzio 101 

la successiva espansione mediterranea della potenza romana, le re­
lazioni sempre più strette e feconde con le civiltà ellenistiche e 
orientali, non potevano passare senza lasciare traccia. 

Sul piano economico si registrano alcuni fatti di importanza 
fondamentale per il futuro assetto sociale e il mutamento dei co­
stumi. Senza interruzione, in un cinquantennio affluiscono a Roma, 
come bottino di guerra, ingenti capitali, che se da un lato rimpin­
guano l'erario statale, permettendo tra l'altro la realizzazione di 
grandiosi lavori pubblici, dall'altro favoriscono anche l'accumula­
zione di ricchezze, inusitate per i tempi, nel gruppo delle famiglie 
egemoni. 

L'abbondante liquidità non provoca per il momento inflazione, 
ma stimola l'attività commerciale e l'importazione di merci estere 
di ogni genere per soddisfare i nuovi bisogni ed i massicci investi­
menti mobiliari e imlnobiliari. I primi sono appannaggio della emr.r­
gente classe equestre, i secondi della classe senatoria. Questa, infatti, 
seguendo la tradizione, rafforza ed amplia il suo patrimonio di terre, 
occupa tratti vastissimi di ager publicus e, nella tendenza al lati­
fondo, invade in maniera più o meno coercitiva i poderi limitrofi 
dei piccoli coltivatori diretti, rovinosamente indebitati per le lun­
ghe assenze dovute al servizio militare. Il latifondo è favorito anche 
da un altro macroscopico fenomeno: l'incremento massivo, concen­
trato in tempi piuttosto brevi, del numero degli schiavi. Ne giunge 
in Italia una sterminata teoria. I prigionieri di guerra forniscono 
il contingente più cospicuo, ma non mancano gli schiavi per debiti, 
specie nelle provincie, quelli d'allevamento e quelli immessi sul 
mercato dalla pirateria. L'abbondanza dell'offerta contiene i prezzi. 
Ne consegue che una manodopera cosÌ a buon mercato rende più 

zioni del X congresso internazionale di scienze antiche", Firenze 1955, II, 
pp. 235-292; F. CASSOLA, I gruppi politici romani del III sec. a.C., Trieste 1962, 
pp. 5-107; 375-403; L TOUTAIN, L'economia antica, Milano 1968 (Paris 1927; trad. it. 
di F. Coarelli), pp. 238-260; L. CRAcro RUGGINI, Esperienze eCOfwmic11e e sociali 
nel mondo romano, in Nuove questioni di storia antica, Milano 1968, pp. 700-721; 
J. VOGT, La repubblica romana, Bari 1975 (Freiburg LBr. 1968; trad. it. di 
V. Omodeo e C. Gronda), specialmente pp. 127-264; T. FRANK, Roma, in «Univer­
sità di Cambridge, Storia antica", VIII l, Roma e il Mediterraneo 218-133 a.C., 
Milano 1971 (London 1965; trad. it. di C. Pagliara), pp. 453-487; S. L. UrCENKo, 
Cicerone e il suo tempo, Roma 1975 (Mosca 1971; trad. it. di F. Bresciani), 
pp. 10-71. 



102 Luciano Cicu 

economica la conduzione del latifondo e più elevato il reddito netto. 
La produzione risente della domanda di mercato e della concor­
renza, per cui si assiste ad una progressiva sostituzione delle pro­
duzioni italiche tradizionali, come il frumento, con altri beni che 
offrono margini di guadagno più consistenti, come l'olio e il vino. 

Lo sfruttamento degli schiavi è spesso razionale e soggetto per 
lo più alle ferree leggi della produttività e dell'efficienza; Catone ne 
lascia una significativa testimonianza (66). Naturalmente lo spazio 
occupato dagli schiavi nei vari settori del mondo del lavoro viene 
sottratto ai liberi lavoratori. In breve tempo si forma così una nuo­
va classe, un sottoproletariato urbano, composto dagli ex coltivatori 
diretti (67), divenuti nullatenenti, disponibili ormai al miraggio del 
bottino di guerra più che al lungo e ingrato lavoro dei campi, e 
dai disoccupati mercenari agricoli e artigiani. Queste masse forni-

o scono il maggior numero di clientes, che conducono una vita paras­
sitaria, senza dignità, disposti a tutto per il loro patronus. 

Su un gradino più alto vanno collocati quegli strati plebei 
meno disposti alla rassegnazione e più sensibili e combattivi sul 
piano politico, che forniranno la base sociale alle battaglie dei 
Gracchi e del partito democratico. A metà strada fra la classe se­
natoria e la plebe emerge e si afferma in quest'epoca la classe dei 
cavalieri. La si potrebbe paragonare ad una attiva e intraprendente 
borghesia, con la sua mentalità efficientistica e pratica, incontrastata 
dominatrice del settore della ricchezza mobiliare. Essa è presente sui 
mercati internazionali, prende le commesse dello Stato, costituisce 
società per azioni, non durature, ma finalizzate alla raccolta dei 
capitali per la realizzazione delle grandi opere pubbliche, esige le 
tasse in provincia spesso con durezza implacabile. Il suo peso poli­
tico cresce rapidamente, sfruttando a suo vantaggio l'antagonismo 
tradizionale fra le classi. 

I precedenti equilibri ne risultano profondamente mutati. Il 

(66) CAro de agro 2, 7: servum senem, (servum) morbosum vendat, patrem 
familias vendacem, non emacem esse oporlet. Sul problema si veda anche PLUT. 
Cato Maior 5, l-2. 

(67) Sul problema cfr. J. TOUTAIN, L'economia antica, cit., p. '244; C. GAllINI, 
Protesta e integrazione nella Roma antica, Bari 1970, p. 28. 



L'originalità del teatro di Terenzio 103 

potere politico, e quindi la lotta per la guida dello Stato, rimane 
però ancora nelle mani degli Ottimati, le cui fazioni non disdegnano, 
pur di conseguire i loro fini particolari, di cercare alleanze nelle 
classi subalterne. La solidarietà della classe senatori a si registra in­
fatti quasi esclusivamente nei processi de repetundis, di concussio­
ne, per ovvii motivi di corporazione, ma per il resto i ceti nobiliari 
appaiono divisi in gruppi in concorrenza e in lotta per la conquista 
e il mantenimento del potere. Mancava per la spinta alla coesione e 
all'unità la paura di un movimento politico forte e agguerrito che ne 
insidiasse l'egemonia. Solo in epoca graccana infatti gli interessi 
intaccati e la comune necessità di difesa spinsero la classe senatoria 
all'unanimità. 

La lotta per il potere all'interno della classe era dura, senza 
esclusione di colpi, e utilizzava tutti gli strumenti possibili, dalla 
religione alla calunnia, dai processi alla polemica letteraria (61). 
Le fazioni contrapposte si ritrovavano intorno a famiglie di antico 
e consolidato prestigio militare e politico (69) o a nuovi gruppi di 
potere, coagulatisi intorno a leaders capaci e battaglieri. Esse, oltre 
che in precise finalità politiche, si riconoscono ben presto in nuclei 
dalle idee e dagli atteggiamenti comuni, che configurano una certa 
concezione della vita, una specie di ideologia insomma con una sua 
coerenza. 

Sotto questo profilo il problema di un giusto rapporto con la 
civiltà greca, di confronto, di assimilazione critica o di rifiuto, di­
viene uno dei principali terreni di lotta. Da un lato si forma un 
movimento filelleno CO) con diversificazioni interne, dall'altro il 
« partito» di chi, in difesa della più rigida tradizione quiritaria e 
dei suoi valori e pregiudizi, ritiene doveroso rifiutare categorica­
mente gli influssi del mondo greco C\ Nel primo recita una parte 

(68) Questa affermazione trova conferma nello studio di L. FERRERD, Storia 
del Pitagorismo nel mondo Romano (dalle origini alla fine della Repubblica), 
Torino 1955, pp. 177-199. 

(69) Cfr. R. SYME, op. cit., p. 13; L. FERRERO, op. cit., pp. 182-183. Il quadro 
storico relativo è lucidamente presentato da G. DE SANCTIS, op. cit., p. 561 ss. 

(10) Sul filellenismo si veda E. FRAENKEL, Il filellenismo dei Romani, « Studi 
Urbinati» 31 (1957), pp. 5-36, in particolare p. 11. 

(11) Cfr. tra gli altri J. VDGT, op. cit., p. 226; T. FRANK, Storia di Roma, I, 
Firenze 1974 (New York 1923; trad. it. di M. Fazio), p. 195 ss. 



104 Luciano Cicu 

di primo piano la famiglia degli Scipioni e quelle dei loro amICI, 
nel secondo spicca la figura di Catone. Ovviamente le due fazioni 
avevano motivi ben concreti per il loro scontro, non ultimi i diffe­
renti programmi di politica estera, legati a precisi interessi impe­
rialistici ed economici; ai fini di questo studio importa però sotto­
lineare le differenze della loro Weltanschauung e della loro forma­
zione culturale. 

Gli Scipioni. 

Il filellenismo degli Scipioni, che si manifesta all'inizio del 
secolo con la proclainazione della libertà della Grecia da parte di 
Lucio Flaminino, perdura e si concretizza nell'ospitalità che essi 
offrono a elleni come Polibio e più tardi Panezio, in omaggio alla 
loro dottrina; questo li circonda di un prestigio inarrivabile. In 
questa temperie spirituale si giustifica il comportamento di Corne­
lia C), madre dei Gracchi, solita raccogliere intorno a sè, come una 
nobildonna del settecento, i migliori ingegni greci residenti a Roma 
o di passaggio. Ma anche Cornelia, è utile ricordarlo, era una degli 
Scipioni. La loro ammirazione per la civiltà greca è critica e intel­
ligente C); in quegli aristocratici la coscienza della supremazia po­
litico-militare di Roma e della sua contemporanea inferiorità cul­
turale e artistica suscita il desiderio della comprensione del mondo 
ellenico, mentre l'orgoglio· nazionalistico li esorta ad emulare la 
produzione letteraria greca nel tentativo di eguagliarne i livelli. 
Essi rifuggono da ogni eccesso o fanatismo C). Ne offrirà una tarda 
conferma il poeta del Circolo scipionico, Lucilio, con la sua satira 
contro gli smoderati filelleni, come quell' Albucio, noto per il suo 
ridicolo grecizzare (graecari). 

Quando si parla di Scipioni, specie dal punto di vista cultu­
rale, il pensiero corre naturalmente al famoso Circolo. Sembra per­
tanto opportuno sottolineare che il Circolo di Lelio e di Scipione 

(12) H. I. MARRou, Storia dell'educazione nell'antichità, Roma 19712 (Pans 
19646 ; trad. it. di U. Massi), p. 329; T. FRANK, Roma, cit., p. 480. 

(73) Sul problema si veda J. VOGT, op. cit., p. 227. 
(74) Cfr. M. POHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 542. 



L'originalità del teatro di Terenzio 105 

Emiliano è soltanto l'erede e il continuatore di una linea di ten­
denze maturate nell'ambiente scipionico già dall'inizio del secolo. 
Uomini come P. Cornelio Scipione C), che aveva coltivato gli otia 
letterari in maniera esclusiva, o come Emilio Paolo, che dal bottino 
immenso dedotto dalla Macedonia tenne per sè la biblioteca di 
Perseo, rivelando una evidente sensibilità culturale, non dovevano 
essere fenomeni isolati. 

D'altra parte le carriere politiche C) avevano sempre il soste­
gno di altre famiglie imparentate o comunque alleate per interessi, 
orientamenti, tradizione. Tra queste bisogna cercare gli uomini che 
si identificavano nella concezione di vita scipionica e che è possi­
bile ipotizzare come un gruppo abbastanza omogeneo (non solo in 
politica) attivo in tutta la prima metà del II secolo a.C .. Non c'è 
dubbio che il loro impegno fosse in maniera precipua politico. 
Ciò non impedì che essi si creassero uno spazio dove coltivare e 
situare interessi di natura diversa, non sempre necessariamente fina­
lizzati ad obiettivi di potere. Cominciava insomma ad instaurarsi 
quel gusto dell'otium disinteressato, che permarrà nel costume delle 
classi dominanti di Roma per molte generazioni. 

Il processo fu graduale. Scipione Africano non aveva ad esem­
pio lesinato le sue simpatie verso il Pitagorismo e un certo misti­
cism~ né la sua protezione ad artisti come Ennio C). Neanche gli 
avversari disdegnavano di usare gli stessi mezzi, se fecero bruciare 
i cosidetti « Libri di Numa» C) e se si servirono di Plauto per 
diffondere le idee di Catone e del suo partito C). Tutto era insom­
ma funzionale a disegni egemonici e faceva parte di una strategia. 
Con questi mezzi l'Africano riuscì a mantenere il potere per circa 
un decennio. La popolarità, sostenuta, oltre che dalla gloria mili-

('5) Sul personaggio cfr. CIC. Brut. 19, 77. 
('6) Si veda sul problema R. SYME, op. cit., p. 15 55.; T. FRANK, Roma, 

cit.,· p. 479. 
(77) Cfr. L. FERRERO, op. cit., p. 196 55. 

eS) L. FERRERO, op. cit., p. 213. 
(7S) Sul problema cfr. 1. LANA, Terenzio e il movimento filellenico in Roma, 

«Riv. Fil. Class.» 25 (1947), pp. 44-80, 155-175; F. DEllA CoRTE, Da Sarsina a 
Roma, Firenze 1952, p. 76; A. RONCONI, Interpretazioni, cit., p. 146. 



106 Luciano Cicu 

tare, anche dai mitI diffusi con fini di propaganda (SO), gli permise 
di imporre magistrati e decisioni, e di porsi talora al di sopra delle 
leggi, stabilendo un pericoloso precedente per la successiva storia 
romana. Perduto il potere ad opera specialmente di Catone, il grup­
po che ruotava intorno al prestigio dell'Africano, trascurò il Pitago­
rismo, superato nella sua funzione di supporto di potere, e si aprì 
invece alle influenze stoiche, più vicine alla moralità quiritaria e 
valida base ideologica dell'imperialismo romano, come doveva con­
fermare Panezio, e di dominio di classe CI). Lo Stoicismo non aveva 
più la funzione precipua di strumento di battaglia politica, come 
pure esulava da questa logica l'attenzione verso i problemi della 
retorica e dell'arte e di una rinnovata visione dell'uomo e del suo 
operare. In questa elaborazione essi comunque venivano a scon­
trarsi ancora una volta con gli avversari di sempre, fautori di un 
conservatorismo gretto e utilitaristico. 

La «liberalitas». 

La sùbita opulenza aveva creato anche nuovi problemi edu­
cativi, soprattutto nei rapporti con l'uso della ricchezza. Fino ad 
allora la società romana era stata prevalentemente agricola ed anche 
i patrimoni più consistenti non permettevano altro che una tran': 
quilla agiatezza. Si pensi a tanti personaggi terenziani preoccupati 
per le spese dei figli. I loro patrimoni sono in genere di recente 
formazione e messi insieme con i frutti di bottini militari o con la 
fatica diuturna nei campi (82). Nessuna sorpresa dunque se la virtù 

(SO) Cfr. L. FERRERO, op. cit., p. 213. 

(81) Il diritto a governare gli Scipioni e gli aristocratici a loro vicini lo 
giustificano anche con il possesso di quelle virtù stoiche come la liberalitas, la 
magnitudo animi, la beneficentia, usate per il bene della comunità (cfr. M. 
POHLENZ, L'ideale di vita attiva secondo Panezio, cit., p. 70 ss.), che erano in 
parte ispirate al mos maiorum, ma in parte frutto dei -tempi nuovi e delle 
mutate condizioni politiche ed economiche. Lo stoicismo aveva il pregio di 
offrire una chiara definizione filosofica, non priva del fascino di un certo 
intellettualismo. 

(82) Si veda ad esempio il personaggio di Menedemo nell'Heautontimorumenos 
e quelli di Demea e Micione negli Adelphoe. 



L'originalità del teatro di Terenzio 101 

principale era considerata la parsimonia ( 3
), o come direbbe L. Bat­

tista Alberti, la « masserizia» (54). Il lusso era ritenuto uno spreco 
intollerabile e superfluo non solo in tempo di guerra, ma dannoso e 
corruttore dei costumi anche in tempo di pace e5

). Sulla severa di­
sciplina di vita era stata costruita la potenza del popolo romano. 
Era questa la linea su cui si attestava Catone che, combattendo la 
sua battaglia conservatrice, si attirava i consensi dei passatisti, ma 
anche l'ostilità dichiarata delle ricche ed eleganti matrone, frustrate 
nella loro vanità. Il tentativo moralizzatore era però destinato a 
fallire, data la nuova realtà economica. A nulla valsero tutti i suoi 
sforzi per arginare l'invadenza della civiltà e della cultura greca, 
principale indiziata del processo di corruzione del popolo quirita, a 
nulla valsero le leggi che fece votare dai vecchi senatori. 

I filelleni, e tra questi gli Scipioni, elaborarono a loro volta 
una opposta filosofia di vita e di comportamento, più adeguata ai 
tempi. Alla «masserizia» essi contrappongono la liberalitas (16), 
che se non è ancora la « liberalità» dei signori medioevali, le è 
comunque molto vicina. Essa si concretizza in una certa sprezzatura 
nell'uso della ricchezza, che diventa il sigillo della nuova nobiltà di 
spirito a fronte della grettezza antica. Nasce proprio dall'abbon­
danza dei beni e dalla fine delle ristrettezze di una sofferta agia­
tezza. È un segno dei tempi nuovi. La liberalitas diviene uno stile 
di vita; non solo essa si manifesta come generosità nel donare e 

(S3) Significativo in merito quanto dice CATONE, frg. 128 Male.: ego iam a 
principio in parsimonia atque in duritia atque in industria omnem adulescentiam 
meam abstinui agro colendo, saxis Sabinis, silicibus repastandis atque conse­
rendis. Una conferma si ha in !>LUI. Cato Maior 4, 4. Si veda inoltre A. TRAINA, 
Coniectanea, « Maia» 5 (1952), p. 283; F. DELLA CORTE, Catone censore, cit., p. 23. 

(54) Su questi concetti cfr. H. 1. MARROU, op. cit., pp. 317-318. 
(S5) Basti qui ricordare in proposito la lotta pro e contro la [ex Oppia (Llv. 

34, 1-8). Sulla questione cfr. G. DE SANCTIS, Storia dei Romani, cit., I, p. 566. 
(16) Su questi concetti cfr. H. 1. MARROU, op. cit., p. 318 e S. PRETE, Il con­

cetto di « liberalitas» nelle commedie di Plauto e di Terenzio, « Convivium» 15 
(1947), p. 272. Il culto della liberalitas presso gli Scipioni è attestato da !>LUI. 
Aemil. Paul. 28, lO: « La gente apprezzava soprattutto la generosità e la magna­
nimità di Emilio, per cui non volle vedere nemmeno l'argento c l'oro ammas­
sati in grande quantità nei tesori reali» (questa e le seguenti citazioni di Plu­
tarco sono tratte dalla trad. it. di C. CARENA, Plutarco, Vite parallele, Verona 
1974). Per la liberalitas praticata da Scipione Emiliano cfr. POLYB. 31, 23. 



108 Luciano Cicu 

superiorità sui beni materiali, ma anche come una nuova maniera 
di essere dell'humanitas, estesa talora anche agli schiavi (), che 
sancisce i nuovi comportamenti sociali, improntati al rispetto della 
personalità altrui, e che favorisce la cura dello sviluppo interiore, 
secondo quell'ideale di armonia e di decorum etico-estetico (sa) che 
tanto affascinerà Cicerone. 

La liberalitas indica anche una nuova concezione educativa, un 
rapporto diverso da quello tradizionale tra padre e figlio e in partico­
lare una nuova formazione del giovane secondo i canoni dell'humani­
tas e i compiti di un rinnovato impegno civile. Un esempio di questo 
modo di educare i figli si legge nella vita plutarchiana di Emilio Pao­
lo. L'illustre consolare volle per i figli una educazione « sia nazionale 
e tradizionale, quale egli aveva ricevuto, sia, con più grande ambi­
zione, di tipo ellenico. Pose intorno ai giovinetti non soltanto gram­
matici, filosofi, retori, ma anche scultori, pittori, addestratori di 
cavalli e di cani, maestri di caccia, tutti di nazionalità ellenica» (89). 

All'opposto concepiva l'educazione M. Porcio Catone. Plutarco, nel­
la Vita, racconta che « appena il figlio cominciò a capire, Catone lo 
prese con sè e gli insegnò a leggere e a scrivere, quantunque avesse 
in casa uno schiavo compito, di nome Chilone, che insegnava gram­
matica a molti ragazzi. Perciò si trasformò in maestro di gramma­
tica, di diritto, di ginnastica e insegnò al figlio la scherma, l'equi­
tazione, persino il pugilato, a resistere il caldo ed il, freddo, ad 
attraversare a nuoto agevolmente le onde vorticose ed impetuose del 
Tevere» (90). Scrisse di proprio pugno anche una storia di Roma 
come manuale per il proprio figlio. Tutto ciò in ossequio alla tradi­
zione latina del pater familias. Catone era infatti convinto che « il 
giorno in cui i Romani si fossero lasciati contaminare dalla lettera­
tura ellenica avrebbero perso il dominio del mondo» CI). Ribadì' 

(") Significativo il personaggio di Sosia nella prima scena dell'Andria, 
aggiunta terenziana,' com'è noto, al testo menandreo. 

(sa) Sulla questione cfr. M. POHLENZ, L'ideale di vita attiva secondo Panezio, 
cit., specialmente p. 98 ss. 

(89) PLUT. Aemil. Paul. 6, 9. 
(90) PLuT. Cato Mai. 20. 6. 
(91) PLUT. Cato Mai. 23, 2. 



L'originalità del teatro di Terenzio 109 

questa sua avversione al mondo greco nell'affare dei filosofi venuti 
da Atene a Roma nel 155 per ottenere uno sgravio della multa 
inflitta ai loro concittadini su istanza degli Oropi e per decisione 
dei Sicioni. Nell'attesa di essere ricevuti dal senato Carneade, Dio­
gene e Critolao si erano impegnati' in una serie di lezioni e confe­
renze. Specialmente Carneade affascinò i giovani con i suoi discorsi. 
« Come una folata di vento - dice Plutarco - mise a rumore la 
città» ( 2

). Ebbene in quella circostanza Catone si fece promotore 
di un rapido allontanamento dei tre filosofi dalla città per la « sua 
avversione verso la filosofia in generale e un disprezzo per tutta 
l'arte ellenica, dettato da fierezza» ( 3

). A ben considerare, anche 
il suo rem tene, verba sequentur trova giustificazione nel rifiuto di 
quanto era greco e in particolare della retorica. 

Date le premesse è facile ipotizzare che lo scontro sulle conce­
zioni educative dovette essere piuttosto aspro e violento (94). Con 
una tale idea dell'educazione e della cultura non ci si poteva che 
scandalizzare per il comportamento di Emilio Paolo e dei suoi amici, 
che ne avranno senza dubbio condiviso i metodi. A questo bisogna 
aggiungere che la nuova opulenza avrà quasi certamente moltipli­
cato, come suole avvenire, gli allettamenti e le attrattive per le 
giovani generazioni ('5) che, com'è proprio dell'età, non si saranno 
fatti pregare per divertirsi, scandalizzando i vecchi brontoloni, di­
mentichi delle scappatelle della loro giovinezza. Ma quello che 
maggiormente doveva colpire era la fiducia concessa ai figli dai 
padri: e l'assenza di quella certa ruvidezza autoritaria, cosi salu­
tare a parere dei conservatori, e adatta a fare dei veri uomini. 
Più di tutto doveva apparire preoccupante la passione per la cultura 
greca, quel ricorrere ai maestri greci, spesso schiavi di condizione, 
come se si volesse dichiarare la fine di un mondo ritenuto rozzo e 

(92) PLUT. Cato Mai. 22, 5. 

(93) PLUT. Cato Mai. 23 b. 

(94) Sul problema cfr. C. GALLINI, Protesta e integrazione nella Roma antica, 
cit., pp. 30-32. 

(95) Cfr. F. DELlA CoRTE, Catone censore, cit., p. 90. 



110 Luciano Cicu 

vecchio per sostituirlo con uno caratterizzato dal buon gusto, dalla 
raffinatezza dei costumi e delle idee, che aveva però il sommo di­
fetto di non essere latino. Un insulto insomma a tutta la tradizione. 
E, dati i tempi, non era davvero poco. 

Il teatro di Terenzio nella polemica. 

Il teatro di Terenzio è buon testimone di tutto ciò. Se le com­
medie erano rielaborazione di esemplari greci, i temi prescelti dal 
poeta sapevano di attualità C6

) ed erano immersi nella realtà dei 
tempi. Il teatro si prestava più di ogni altro genere letterario alla 
battaglia delle idee, per la presa diretta con un pubblico assai 
vasto e difficilmente raggiungibile attraverso altri canali con la me­
desima efficacia. 

Non è difficile intuire che dietro la polemica letteraria si pro­
filano motivi estranei alla letteratura. Ancora una volta i prologhi 
terenziani sono preziosi suggeritori di notizie, che aprono alla dedu­
zione il sipario su un mondo di vivaci contrasti. Vi si intravvede un 
dibattito letterario assai più acceso di quanto possa apparire ad una 
indagine superficiale C'). Il clima era particolarmente infuocato nel­
le discussioni intorno al teatro, uno dei pochi generi letterari che 
avesse posto a Roma capisaldi sicuri e riconosciuti e che fosse vera­
mente popolare. Le novità dovevano essere accolte con molta diffi­
denza, come era nella mentalità dell'epoca, ma suscitavano inte­
resse e talora riuscivano ad imporsi. Era stata la sorte di Cecilio, 
che aveva stentato a far presa sul pubblico proprio per la diversità 
dal teatro di Plauto, riuscendo poi ad affermarsi con l'aiuto di un 
grande attore. 

Più si approfondiva la conoscenza della letteratura greca, più 
si delineavano i contorni dei problemi e si consolidava la conquista 
di un mondo di valori critici da usare come metro di giudizio e 
come insegnamento per le opere scritte e da scrivere. Dovettero for­
marsi autentiche correnti o scuole, all'ombra della protezione del-

(96) Sulla questione si veda L. PERm..u, op. cit., p. 41. 
(97) Cfr. E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie nell'antica Roma, cit., p. 42. 



L'originalità del teatro di Terenzio 111 

l'incipiente mecenatismo eS). Dove altrimenti si potrebbero collo­
care Luscio Lanuvino e quegli autori minori di palliate o forse 
semplici cultori di cose di teatro che disquisiscono con tanto acca­
nimento sulla legittimità dell'uso della contaminatio e sul decorum 
dell'opera d'arte? La compattezza degli isti di Andr. 15, che ritor­
nano con ogni probabilità in heaut. 16 a ribadire il loro credo cri­
tico, avverso al contaminari, non appare mai incrinata in Terenzio. 
Essi sono probabilmente seguaci di Cecilio, come lo stesso Lanu­
vino (99); lo lascia intuire l'esclusione del nome di Cecilio dall'elen­
co dei grandi poeti comici (andr. 18): argumentum ex silentio dun­
que che trova però conforto nella loro scelta della obscura diligentia 
e di certa gravitas di stampo ceciliano, forse esagerata. La loro bat­
taglia era essenzialmente letteraria e verteva sui modi di fare le 
palliate. Luscio Lanuvino emerge tra costoro per la virulenza dei 
suoi attacchi non solo letterari, ma anche personali. Il vetus poeta 
è significativamente isolato nel prologo dell'Heautontimorumenos 
dai malevoli, come pure è solo nelle polemiche dell'Eunuchus e del 
Phormio ad attaccare e a difendersi; non compare affatto nel pro­
logo degli Adelphoe. La sua assenza in questa commedia lascia 
supporre che i critici possano anche non essere gli stessi dell' Andria, 
ma un altro gruppo. Le osservazioni dei malevoli delle altre com­
medie si limitavano ad aspetti letterari, senza mai scendere ad am­
biti personali. Questi invece non solo accusano Terenzio di plagio, 
ma rispolverando una vecchia insinuazione del Lanuvino sulla pre­
sunta incapacità di Terenzio di scrivere commedie senza l'aiuto dei 
suoi protettori, tentano di accreditarlo presso il pubblico nel ruolo 
non certamente onorifico di prestanome. ~ sintomatico che ciò av­
venga proprio in questa commedia, dove si affrontano con ogni 
probabilità la liberalitas scipionica e la duritia catoniana. 

In quest'accusa ripetutamente ribadita - Terenzio usa il fre­
quentativo adiutare - sta forse la chiave per comprendere i motivi 
di una polemica eccessivamente aspra. ~ necessario intanto indivi­
duare subito chi sono i personaggi che proteggono Terenzio e perchè 
si trovano coinvolti in una disputa fra letterati. 

(98) Si veda sul problema L. FERRERO, op. cit., p. 197. 
(99) Cfr. tra gli altri E. PARATORE, Storia del teatro latino, cit., p. 158. Di 

opinione diversa H. lIAFFrER, op. cit., p. 26. 



112 Luciano Cicu 

Gli « amici» e gli « homines nobiles ». 

Riconsideriamo attentamente i passi di heaut. 22-25 e adelph. 
15-21. Nel primo Terenzio riferisce la maldicenza del Lanuvino: 

Tum quod malevolus poeta dictitat 
repente ad studium hunc applicasse musicum 
amicum fretum, haud natura sua 
arbitrium vestrum, vestra extimatio 
valebit. 

Nel secondo riporta le insinuazioni di critici non ben determinati: 

Nam quod isti dicunt malevoli, homines nobiles 
hunc adiutare adsidueque una seri bere 
quod illi maledic/um vehemens esse existimant 
eam laudem hic ducit maximam, cum illis placet 
qui vobis universis et populo placent 
quorum opera in bello, in o/io, in negotio 
suo quisque tempore usus est sine superbia. 

Balza evidente alla prima osservazione la differenza di tono 
dei due passi. In heaut. 22 ss. Luscio Lanuvino, l'avversario di 
sempre, .mette in dubbio Pautenticità della vocazione teatrale di Te­
renzio e coglie· l'occasione per introdurre, pur con tono di elogio, 
gli amici, indicandoli come i veri autori delle commedie. Il giovane 
poeta invoca in sua difesa la stima che egli si è conquistata presso 
il pubblico. Nel secondo passo non si parla più di amici, ma di 
homines nobiles; l'insinuazione parte non dal vetus poeta, ma da 
non ben identificati malevoli. Questa volta però, a differenza della 
prima, Terenzio confessa e direi quasi proclama l'aiuto contil,1uo 
degli homines nobiles e il loro costante una scribere lo ascrive a suo 
onore e vanto. 

Due atteggiamenti dunque, due situazioni, due interlocutori 
diversi e molti punti oscuri. Chi erano gli amici di heaut. 22 e chi 
gli homines nobiles di adelph. 15? Si trattava delle stesse persone? 
C'è un dato sorprendente nella storia delle interpretazioni di questi 
luoghi terenziani: commentatori antichi e moderni identificano gli 
amici con gli homines nobiles; in tanta fluidità di interpretazioni 



L'originalità del teatro di Terenzio 113 

terenziane, questo sembra un dato acquisito. Eppure da questa 
identificazione nasce una serie di contraddizioni irrisolte, che af­
fiorano quando si cerca in concreto di indicare chi siano i' perso­
naggi adombrati nelle due commedie. 

La vita suetonio-donatiana di Terenzio presenta due ipotesi di 
individuazione: la prima, che risale a Porcio Licino COO

), a Cice­
rone COI), a Nepote COl) e a Quintiliano COl), identifica gli amici e gli 
homines nobiles con Scipione Emiliano e Lelio. Santra invece ap­
punta la sua attenzione sul passo di adelph. 15 ss. e ritiene impro­
babile tale ipotesi, perchè i due personaggi erano troppo giovani 
all'epoca dell'attività di Terenzio; le caratteristiche degli homines 
nobiles sono proprie di uomini di successo, con un ampio prestigio, 
conquistato sui campi di battaglia e nell'amministrazione della cosa 
pubblica. Perciò egli propone di identificarli con C. Sulpicio Gallo, 
« uomo colto, sotto il cui consolato Terenzio rappresentò ai Giochi 
Megalesi la sua prima commedia, o con Q. Fabio Labeone e Marco 
Popillio, entrambi insigniti del consolato e poeti» C04

). 

Tutti gli Eforzi degli studiosi, anche recenti eS), per supe­
rare tale obiettiva difficoltà, s'incagliano nelle secche dell'obie­
zione di San tra. Il nodo resta in effetti insolubile se si mantiene 
come valida l'ipotesi che i protettori adombrati nei due prologhi 
siano le stesse persone. Ma è veramente così? Da una attenta let­
tura dei passi citati emerge una diversità di rapporto fra Terenzio e 
i due gruppi di personaggi: di amicizia in heaut. 22 ss., di rispetto e 
di soggezione in adelph. 15 ss .. La differenza degli atteggiamenti 
ha una logica spiegazione nel fatto che si trattava di persone diverse 
per età, posizione e impegno nella vita pubblica. Chi erano dunque 
gli amici di heaut. 22 ss.? La tradizione suggerisce i nomi di Sci· 
pione Emiliano e di Lelio, cui bisogna forse aggiungere qualche 

(100) SUET.-DoNAT. Vita Terenti 2, 16 (Wessner I, p. 4). Sulla questione cfr. 
anche N. TERZAGHI, Prolegomeni a Terenzio. Roma 1970 (Torino 1931), p. 28 55. 

(101) CIC. ad Att. VII 3, lO. 
(102) SUET.-DoNAT. Vita Terenti 2, lO (Wessner I, p. 3). 
(103) QUINTIL. inst. orat. X 1, 99. 
(104) SUET.-DoNAT. Vita Terenti 4, 60 (Wessner I, p. 7). 
(105) Si veda tra gli altri A. RoNCONI, Interpretazioni, cit., p. 39; L. PEREuI. 

op. cit., p. 146. 



114 Luciano Cicu 

altro coetaneo come Furio Filo. L'identificazione trova conforto nel 
termine amicus. f: vero che tra i significati della parola c'è anche 
quello di patronus, protettore, che ci riporterebbe nell'area degli 
homines nobiles. Così non è. Il familiaris meus ('06) pronunziato da 
Lelio nell'omonimo dialogo ciceroniano non lascia dubbi sulla vera 
accezione di amicus nel passo esaminato. Né può apparire strano 
un rapporto amichevole, nonostante il divario di condizione sociale, 
tra giovani pressochè coetanei, animati da comuni interessi letterari 
e viventi nel cerchio di una medesima atmosfera culturale e quasi 
sotto lo stesso tetto. Su questo punto la tradizione sembra dunque 
accettabile. 

Meno facile è invece individuare chi sono gli homines nobiles. 
Santra offre una preziosa indicazione indiretta. Quando cita C. Sul­
picio Gallo, tribuno al seguito di L. Emilio Paolo nella guerra ma­
cedonica e console nel 166, Q. Fabio Labeone, console nel 183, 
pontefice massimo nel 180 e membro della commissione inviata in 
Macedonia dopo Pidna, e M. Popillio Lenate, console anch'egli nel 
173 e censore nel 159, politicamente vicino agli Scipioni, egli sug­
gerisce di ricercare i personaggi nel Circolo scipionico. Se ben si 
osserva, anzi, tutti e tre hanno a che fare più o meno direttamente 
con L. Emilio Paolo e la sua vittoria macedonica. Non abbisogna 
molta fantasia per intuire che questi uomini erano alcuni dei molti 
potenti amici (1l7) che Plutarco narra vicini al vecchio leader aristo­
cratico e «progressista ». L'ambiente è ancora quello dove il gio­
vane Scipione Emiliano e Lelio con altri coetanei facevano il loro 
apprendistato politico e culturale e di cui si apprestavano ad eredi­
tare principi, orientamenti e prestigio ('01), ma gli uomini erano quel-

(106) CIC. de arnie. 89. La testimonianza di Cicerone è di altissimo valore per­
chè egli ebbe come maestro M. Scevola Augure, genero di Lelio, e conobbe in 
Asia P. Rutilio Rufo, il più giovane del Circolo Scipionico (CIC. de arnie. 101); 
entrambi per evidenti motivi dovevano conoscere i fatti ed è improbabile che 
non ne abbiano parlato con Cicerone, specialmente Scevola. D'altra parte la 
passione di Cicerone per gli uomini e i valori del Circolo, attestata tra l'altro 
in de orat. 2, 155, e la sua ammirazione per Terenzio sono indizi di un insegna­
mento che ha lasciato tracce durature nella sua formazione di uomo, di citta­
dino e di letterato. 

(107) P:t.UT. Aemil. Paul. lO, 3. 
(101) Cfr. H. I. MARRou, op. cit., p. 326. 



L'originalità del teatro di Terenz.io 115 

li della generazione precedente. L'identificazione proposta da San­
tra non è probabilmente esatta e l'ostile silenzio della tradizione 
sembra confermarlo. In realtà si ha la sensazione che gli homines 
nobiles non fossero due o tre illustri consolari, ma piuttosto tutti 
quei rappresentanti della vita politica che si ritrovavano intorno 
ad Emilio Paolo, legati da interessi concreti e culturali. Quei signori, 
non più gentiluomini di campagna ('09), ma aperti al fascino della 
cultura greca, dovevano atteggiarsi a giudici benevoli del giovane 
poeta, pronti a suggerire scene, battute e rilievi stilistici. In questo 
senso va interpretato l'adiutare adsidueque scribere una. Natural­
mente Terenzio trasfondeva nelle commedie lo spirito del Circolo 
con tutte le sue problematiche. L'onnipresente idea di humanitas eì, 
di cui sono intrisi tutti i personaggi terenziani in misura più o meno 
ampia, le problematiche educative, così vive, come si è visto nel­
l'epoca e in particolare presso Emilio Paolo, il desiderio di uscire 
dall'inferiorità artistica e di emulare i Greci, pur mantenendo i 
caratteri della letteratura nazionale CII), infine l'elegantia sermo­
nis CIl

), per non citare che alcuni temi, vengono alle commedie te­
renziane dall'ambiente in cui è vissuto. Molti insuccessi, come 
quelli dell'Hecyra, e quell'insistere sulla stataria sono un omaggio 
al gusto di un gruppo ristretto di spettatori, primo suscitatore e 
destinatario dell'opera teatrale. 

Illis placet: questo basta. Affiora qui quella concezione aristo­
cratica e schiva dell'arte, cara ad Orazio, pur con i limiti imposti 
dal genere letterario per sua natura destinato ad un pubblico vasto 
e composito. Ancora ad Orazio ci riporta, pur con diversa misura, 
quel suo orgoglio di essere il beniamino di patrizi così potenti. 
Quel sottile piacere che il libertino patre natus provava nel notare 
l'invidia della gente CU

) per la sua familiarità con i potenti della 

(109) Ibidem. 
(110) Sul concetto si veda A. TRAINA, Comoedia, cit., pp. 9-18; O. BIANCO, Te­

renz.io, cit., pp. 226-232; E. FRAENKEL, Il filellenismo dei Romani, cit., p. 15. Una 
esauriente e concisa bibliografia sul concetto si legge nell'appendice bibliogra­
fica al più volte citato saggio di H. Haffter, a cura di D. Nardo, pp. 145-146. 

(lIl) J. VOGT, op. cit., p. 227. 
(1Il) Cle. ad Att. 7, 3, 10. 
(ll3) RORAT. sat. II 6, 47-48. 



116 Luciano Cicu 

politica, erompe nel vanto provocatorio della maxima laus. Terenzio 
sente di essere l'interprete più vero di quel mondo aristocratico, sia 
sul piano politico che su quello delle battaglie civili, e capisce che 
le critiche impietose e persecutorie nascono proprio da quella sua 
funzione. Come si potrebbero altrimenti giustificare gli attacchi viru­
lenti alla sua opera e alla sua persona? Egli non era un poeta di 
grande successo per attirare gelosie di mestiere. Se si eccettuano 
l'Eunuchus e il Phormio, la rappresentazione delle altre commedie 
era stata accolta tiepidamente dal pubblico. Anzi senza Turpione 
le sue statarie avrebbero continuato a collezionare fiaschi memo­
rabili come quelli dell'Hecyra. Era giovane e sulla via di affermarsi, 
ma il tempo per raggiungere il successo pieno appariva ancora lungo. 
Terenzio era in realtà un obiettivo indiretto. Egli veniva indicato 
come il portavoce di un certo mondo. Colpire Terenzio era anche 
colpire quel mondo e chi lo sosteneva. I protettori del giovane poeta 
erano consapevoli di ciò e si sentivano moralmente impegnati a di­
fenderlo, anche utilizzando il peso del loro prestigio. Non si spiega 
altrimenti come Terenzio sia riuscito a convincere' Turpione a ri­
schiare in proprio per sostenere il suo teatro. Un capocomico doveva 
badare al successo e non poteva concedersi il lusso di salvataggi 
sentimentali. Il suo comportamento, in apparenza dettato da com­
passione e stima, dovette essere quasi di certo suggerito dalle auto­
revoli pressioni di quei personaggi. Il partito scipionico in quegli 
anni aveva perso molto del suo potere C'4), ma non al punto che 
non fosse pericoloso affrontarlo in campo aperto. La polemica an­
titerenziana serviva perciò alla fazione avversa per privare il gruppo 
scipionico di uno strumento di propaganda e persuasione utilissimo 
per influenzare le opinioni e rafforzare il consenso popolare. La bat­
taglia contro la cultura dei filelleni o certe concezioni di vita era 
in effetti solo un episodio della strategia della lotta politica. 

Il tentativo di colpire direttamente gli Scipioni diviene sco­
perto proprio nei due citati passi di heaut. 22 ss. e adelph. 15 55., 

dove i nobili protettori vengono in qualche maniera coinvolti in 
prima persona nella polemica. Nei loro riguardi Terenzio tiene un 

(114) SuI problema cfr. G. Da SANCrIS, Storia dei Romani, cit .• I, p. 589 88.; 
T. FRANK, Roma, cit., pp. 468-470. 



L'originalità del teatro di Terenzio 117 

atteggiamento stranamente duplice. In heaut. 22 ss. egli esclude con 
fermezza che gli amici partecipino alla composizione delle com­
medie. Con un modo elegante e sbrigativo si trae d'impaccio, evi­
tando di coinvolgere nella polemica i suoi amici, che evidentemente 
desideravano restarne fuori. Se così non fosse stato, non si vede 
perchè Terenzio non avrebbe dovuto ostentare orgoglio come nel 
successivo adelph. 15 ss. Il suo ritegno e imbarazzo non è dettato 
come si afferma nella vita donatiana, dal fatto che la diceria pia­
cesse a Scipione e a Lelio, ma esattamente al motivo opposto. Il 
perchè è facile capirlo. Terenzio era un ex schiavo, come schiavi 
erano stati quasi tutti i commediografi latini, da Andronico a Plauto 
a Cecilio. Il teatro inoltre non godeva a Roma di molto prestigio, 
se all'attore (llS) non era concesso nemmeno di mantenere la citta­
dinanza a causa del suo mestiere. Terenzio ha capito che l'avver­
sario tenta di introdurre con una lode i giovani del Circolo in un 
ambiente poco adeguato alla loro condizione sociale e alla loro 
futura carriera. La cosa non doveva essere certamente gradita al-
1'« ufficio propaganda» degli Scipioni. 

L'insinuazione aveva dunque una matrice politica oltre che 
letteraria. Lo conferma indirettamente Porcio Licino. La vita dona­
tiana riferisce che questi formulò l'accusa di rapporti fisici tra 
Scipione, Lelio e Furio Filo da una parte e Terenzio dall'altra, e 
sottolineò il comportamento ingeneroso e la grettezza d'animo di 
quei giovani che avrebbero abbandonato poi, ma il fatto non rispon­
de a verità, in miseria il loro amico poeta. Le calunnie non tocca­
vano Terenzio. Era morto da un pezzo; colp!-,ano invece l'imma­
gine e il prestigio dell'Emiliano e del suo entourage, avverso alle 
riforme graccane (116). Porcio Licino era un seguace dei Gracchi, pare 
addirittura che fosse un liberto di Caio. Egli fece parte del Circolo 

(llS) In proposito si legge in M. POHLENZ, L'ideale di vita attiva secondo Pane­
zio, cit., p. 131: «A Roma dall'accesso alle magistrature erano esclusi non solo 
gli attori, i tenutari, gli impresari di gladiatori. ma anche chi percepisse un 
compenso per le sue prestazioni lt. Come si vede gli attori, e quindi il teatro, 
venivano considerati alla stregua dei mestieri meno onorevoli. 

(116) Cfr. E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie nell'antica Roma, cit., 
p. 45 ss.; A. RONroNI, Interpretazioni, cit., p. 145. Non convincenti le tesi di 
E. CASTORlNA, Questioni neoteriche, Firenze 1968, p. 19. 



118 Luciano Cicu 

di Lutazio Catulo, erede spirituale del Circolo scipionico ('17). Il suo 
atteggiamento nei riguardi di quegli uomini illustri sarebbe perciò 
dovuto essere ben diverso. In lui evidentemente la passione politica 
fu più forte di quella letteraria e ciò giustifica le sue calunnie e 
malignità. 

Ora tornando al passo di heaut. 22 ss. c'è da chiedersi chi 
avesse interesse a denigrare l'Emiliano e i suoi amici. ~ da esclu­
dere che fossero dei seguaci di Catone. Il vecchio leader conserva­
tore nutriva una particolare simpatia per il giovane figlio di Emilio 
Paolo al punto di non ostacolarne l'ascesa e d'imparentarsi con lui. 

La tesi del Lana secondo cui « Luscio Lanuvino fu il campio­
ne dei conservatori contro il nuovo sostenitore intelligente e mode­
rato del vivere alla greca» CII) si scontra con alcune obiezioni. 
In primo luogo i « catoniani » erano o dovevano essere antielleni. 
Non si comprende perciò come avrebbero potuto sostenere scrittori 
come Luscio Lanuvino, che tendevano programmaticamente a ripro­
durre con obscura diligentia, con sacro rispetto cioè, il testo greco. 
Plauto scompaginava i modelli e metteva i Greci alla berlina, asse­
condando gli interessi dei conservatori, ma Luscio non fa niente di 
tutto questo. Sarebbe troppo machiavellico ipotizzare che l'aderenza 
al modello dovesse servire a meglio dimostrare l'immoralismo del 
mondo greco. Dai prologhi terenziani e dalle altre testimonianze 
si evince se mai il contrario, una schietta ammirazione cioè per il 
teatro greco e i suoi autori. Il suo atteggiamento polemico trova 
giustificazione pertanto se si identifica in lui il portavoce di un 
gruppo filellenico, ma contrario agli Scipioni. Di quale gruppo si 
trattasse è difficile dire, poichè a Roma in quel periodo filelleni 
non erano i soli Scipioni (119) né avversari di questa grande famiglia 
erano solo i seguaci di Catone, ma anche numerose genti aristo­
cratiche come quelle dei Marcelli, dei Lentuli, dei Val eri FIacchi, 

(117) L'ammirazione di Catulo per gli Scipioni è ampiamente sottolineata da 
CIC. de orat. 2, 154-155. 

(111) I. I...ANA, art. cit., pp. 58-59. 
(119) Sul problema cfr. J. VOGT, op. cit., p. 226; si veda anche E. V. MARM~ 

RALB, Cato Maior, Bari 19492, p. 91. 



L'originalità del teatro di Terenzio 119 

dei Fabii Massimi e dei Metelli Cj. Il Lanuvino doveva essere le­
gato a qualcuna di queste famiglie o ad altre di medesima tendenza. 

Può esser significativa in proposito la sua assenza nella pole­
mica del prologo degli Adelphoe (ili), dove compaiono per la prima 
volta da soli dei malevoli probabilmente di parte catoniana. Il senso 
dell'insinuazione· è lo stesso di heaut. 22 55., solo un poco più espli­
cito, ma la reazione di Terenzio è ben diversa. Il fatto è che gli 
homines nobiles hanno dalla loro il prestigio delle armi e delle 
magistrature e le loro carriere non corrono pericoli. Il poeta non ha 
dunque nulla da nascondere, anzi è ben felice di offrire il suo palco­
scenico alle idee dei suoi protettori ('22), che in questa commedia 
escono allo scoperto e si fanno autori di una favola allegorica, i cui 
protagonisti rappresentano la classe senatori a divisa da due opposte 
concezioni della vita e dell'educazione. Da un lato c'è la liberalitas, 
il giovane inserito nella nuova realtà di benessere economico, in 
apparenza scapestrato, ma in effetti sano nel suo intimo, dall'altro 
la duritia, la morale quiritaria, la severità fine a se stessa, la gret­
tezza nell'uso del danaro, che abituano all'ipocrisia e causano il 
fallimento dell'opera educativa: il mondo degli Scipioni in pratica 
e quello di Catone quali emergono dalle vite plutarchiane. Gli homi­
nes nobiles sembrano affrontare in sfida aperta la fazione avversaria 
e presentare al popolo le due maniere di vivere e interpretare i 
tempi moderni, invitandolo quasi ad un giudizio. 

La reazione dei malevoli si manifesta dapprima in un tentativo 
di bloccare l'iter della commedia con l'accusa di plagio, si sfoga poi 
in un rabbioso attacco che per un verso deve annichilire l'autore 
riducendolo al ruolo di prestanome e per un altro coinvolgere nel­
la composizione i suoi protettori, con quanto ciò comportava di 
negativo nell'opinione dei «benpensanti ». Tutto questo accani­
mento aveva una ragione. I malevoli di questo prologo erano, come 
si è detto, dei «catoniani », cui non era sfuggita la trasparente 

(120) Per questi ultimi cfr. CIC. de orat. 2, 267. Sulla questione cfr. anche 
I. MARlorn, Studi Luciliani, cit., p. 25. 

(121) Della questione, prospettando soluzione diversa da quella qui sostenuta, 
si occupa N. TERZAGHI, Prolegomeni a Terenzio, cit., p. 45. 

(122) Cfr. F. DELlA CoRTE, Catone censore, cit., p. 1. 



120 Luciano Cicu 

somiglianza tra Demea e Catone. Essi temevano che l'ironia corro­
siva, che circonda n personaggio scenico, investisse di rimando n 
loro vecchio capo, accusandolo di ottusa arcaicità di comporta­
menti e di idee. La loro popolarità ne avrebbe potuto risentire. 
Il tirare in ballo gli homines rtobiles era quindi una specie di attacco 
preventivo per stelnperare gli effetti della commedia sul pubblico e 
ribadire la tesi di Catone che, se i nobili romani si fossero voluti 
dedicare ad attività letterarie, avrebbero dovuto trattare argomenti 
seri come la storia e l'agricoltura e non impegolarsi in opere tea­
trali. A qu'esta tesi gli homines nobiles opponevano l'esigenza pa­
triottica di dare a Roma n vanto di un'arte raffinata, all'altezza dei 
Greci. Essi pensavano all'eleganza, alla misura, alla grazia della 
Commedia Nuova e in particolare di Menandro. Nei nuovi domina­
tori era nata la nostalgia di tanta pacata bellezza, la gelosia di ri­
viverla in Roma, n desiderio di udire Menandro parlare latino. 
Al populus stupidus poteva piacere la grassa risata plautina; al 
piccolo cenacolo Terenzio doveva offrire invece un'arte sottne e 
garbata, che ricordasse n grande modello. Gli antichi ne erano con­
sapevoli: Cesare, nel famoso epigramma e13

), per esprimere la vera 
essenza delle aspirazioni del poeta, non trova di meglio che definirlo 
con l'appellativo di Menander, sebbene dimidiatus. 

C'era dunque nel Circolo una consapevolezza cosi salda di 
scelte culturali intrecciate agli indirizzi politici da permettere di 
affrontare con serena sicurezza n muro delle opinioni e dei gusti 
consolidati dalla tradizione e l'impeto di polemiche anche asperrime. 
Terenzio frui del magnetismo creato dalla forza di quegli uomini 
e vi attinse n coraggio per le sue scelte controcorrente, persuaso di 
essere una piccola pedina in un grande giuoco. In quella breve 
stagione felice di entusiasmi e di battaglie, all'ombra dei grandi di 
Roma, egli esaurl la sua prima esperienza. Un naufragio o comun­
que un destino a noi sconosciuto gli sottrasse n piacere di assapo­
rare i successi dei nuovi frutti di un'arte più matura e forse di­
versa, che avrebbe potuto cogliere correndo l'avventura della ri­
cerca solitaria e della libertà. 

(113) Sulla vexata quaestia della paternità dell'epigramma cfr. la puntuale nota 
bibliografica di D. Nardo in appendice al citato saggio di H. Haffter, p. 114; 
a Cesare attribuisce l'epigramma A. TRAGLIA, Poetae navi, Roma 1974, p. 87. 



L'originalità del teatro di Terenzio 121 

Conclusione. 

L'excursus storico e il breve viaggio attraverso il mondo sci­
pionico hanno dunque messo a fuoco alcuni problemi individuati 
dall'analisi filologica e chiarito le ragioni di alcune tesi di Terenzio. 
Appare chiaro a questo punto che la sua palliata si nutre sul piano 
estetico della lezione appresa dalla tradizione latina, ma anche degli 
apporti illuminanti del pensiero greco, e che giunge a questi approdi, 
non percorrendo strade in solitudine, ma attingendo alla fonte di un 
ambiente culturale ricco e moderno, con proiezioni verso il futuro. 
Fu proprio questo contatto a suscitargli contro polemiche indoma­
bili, che sottintendevano strategie politiche alle dispute letterarie. 
Terenzio le affrontò con sicura baldanza, convinto di essere inve­
stito del compito esaltante di arricchire la letteratura latina di una 
voce nuova, in sintonia con i grandi maestri ellenistici, dotata di un 
timbro distintivo a sigillo della propria sofferta originalità. 


	Citazione
	Copertina
	Sommario
	L'originalità del teatro di Terenzio alla luce della nuova estetica e della politica del circolo scipionico
	I
	Rapporto con il mondo greco
	Pagina 76 

	La tecnica compositiva
	Pagina 78 
	Pagina 79 

	Il proemio del I libro del "De finibus" di Cicerone
	Pagina 81 

	Concordanze terenziane nel proemio del "De finibus"
	Pagina 83 
	Pagina 84 

	Un'analisi semantica
	a) Vertere
	Pagina 87 
	Pagina 88 

	b) Scribere
	Pagina 90 
	Pagina 91 
	Pagina 92 
	Pagina 93 
	Pagina 94 
	Pagina 95 

	c) Scriptura
	Pagina 97 
	Pagina 98 

	d) Facere


	II
	I tempi
	Pagina 101
	Pagina 102 
	Pagina 103 

	Gli Scipioni
	Pagina 105 

	La "liberalitas"
	Pagina 107 
	Pagina 108 
	Pagina 109 

	Il teatro di Terenzio nella polemica
	Pagina 111 

	Gli "amici" e gli "homines nobiles"
	Pagina 113
	Pagina 114 
	Pagina 115 
	Pagina 116 
	Pagina 117 
	Pagina 118 
	Pagina 119 
	Pagina 120 


	Conclusione


