UnissResearch

Universita deli studi di Sassari

Cicu, Luciano (1978) L'Originalita del teatro di Terenzio alla luce
della nuova estetica e della politica del circolo scipionico.
Sandalion, Vol. 1 (1978), p. 73-121.

http://eprints.uniss.it/5525/

Documento digitalizzato dallo Staff di UnissResearch



SANDALIEN




SANDA LI©ON

QUADERNI DI CULTURA CLASSICA, CRISTIANA E MEDIEVALE

9

Antonio M. Battegazzore, Ferruccio Bertini e Pietro Meloni

a cura di

ANTONIO M. BATTEGAZZORE, La funzione del « gesto » e la
concordia civica. Una nuova interpretazione del fr. 1 di
Eraclito alla luce di un passo plutarcheo [ ] Enzo CADONI,
Il « Laocoonte » di Sofocle [ ] BENEDINO GEMELLI, L’ami-
cizia in Epicuro [] Luciano Cicu, L’originalita del teatro
di Terenzio alla luce della nuova estetica e della politica
del circolo scipionico [ ] PAoLA CUBEDDU, Natura e morale
in Seneca. Il dibattito sulle « Naturales quaestiones » negli
anni 1900-1970 [] PieTro MELONI, Il rapporto fra impe-
gno politico e fede religiosa in Simmaco e Ambrogio []
PaoLo GATTI, I manoscritti dell’elegia pseudo-ovidiana « De
Lombardo et lumaca » [] STEFANO PITTALUGA, L’epistola
di Francesco a Brigida, ovvero «Epistola perornata cuius-
dam amantis ad quandam puellam» [ ] FERRucciO BERTINI,
Riflessi di polemiche fra letterati nel prologo della « Lidia »
di Arnolfo di Orléans.

Sassari 1978



Luciano Cicu

L’ORIGINALITA DEL TEATRO DI TERENZIO
ALLA LUCE DELLA NUOVA ESTETICA
E DELLA POLITICA DEL CIRCOLO SCIPIONICO

I

Favete, adeste aequo animo et rem cognoscite,
ut pernoscatis ecquid spei sit relicuom,
posthac quas faciet de integro comoedias,
spectandae an exigendae sint vobis prius ().

Con queste parole Terenzio si rivolge all’instabile pubblico ro-
mano nel concludere il polemico prologo dell’Andria (). Mentre
invita gli spettatori ad un giudizio spassionato sulla sua opera, coglie
I’occasione per lanciare 'ultimo strale. Infatti nel momento in cui
preannuncia che comporra commedie de integro, lascia intendere
che i suoi detrattori non sono capaci di fare altrettanto. La conclu-
sione della polemica afferma contemporaneamente I’inconsistenza
artistica dello scribere dei suoi avversari e la novita del suo teatro,
nella piena coscienza della propria originalita ().

(') Ter. andr. 24-27.

(®) Su l'argomento si sofferma O. Bianco, Terenzio, Roma 1962, pp. 31-42.
A. RamBeLLY, Studi plautini: L'Amphitruo, « Rend. Ist. Lomb. » 100 (1966), p. 134
esprime 1'opinione che Terenzio fosse un « prosecutore » piuttosto che un « in-
ventore » del prologo polemico; di parere contrario A. RoNconi, Interpretazioni
letterarie nei classici, Firenze 1972, p. 17, che sottolinea come « con Terenzio noi
abbiamo per la prima volta un prologo polemico ».

(®) Sul problema dell’'originalita in Terenzio cfr. H. HArrrer, Terenz und
seine kiinstlerische Eigenart, « Museum Helveticum » 10 (1953), pp. 1-20; 73-102
(trad. it. di D. Narbo: Terenzio e la sua personalita artistica, Roma 1969), in
particolare pp. 41-104 dell’edizione italiana; E. PARATORE, Storia del teatro latino,
Milano 1957, pp. 168-173. Per il concetto di originalita presso gli scrittori arcaici
e il loro pubblico si veda il saggio di S. MariorT1, Livio Andronico e la traduzione
artistica, Urbino 1952, pp. 15-20, che mostra come I'Odissea fosse considerata
opera di Andronico, non di Omero. Su la differenza tra « originalita » e « origi-
narieta » infine & utile leggere le osservazioni di V. UssaNi, Scritti di filologia e
umanita, Napoli 1942, pp. 53-54.



74 Luciano Cicu

Ma che cosa si nasconde dietro queste affermazioni? Quale
poetica, quali ricerche tecniche, quali battaglie culturali? A noi re-
sta solo il traguardo di una strada che Terenzio dovette percorrere,
come egli stesso ci lascia intravvedere dietro il conciso enunciato.

Ripercorrere quella strada & appunto P’oggetto della presente
ricerca (*). Sebbene il tema non sia nuovo per la critica filologica,
appare comunque meritevole di ulteriore approfondimento per le
problematiche che contiene e i suggestivi spiragli che apre sull’epoca
degli Scipioni. Non si tratta tanto di scoprire in quale misura Te-
renzio sia stato autonomo nei confronti degli esemplari greci (),
quanto di capire per quale motivo egli ritenesse di aver raggiunto
una propria originalita.

Certo & per noi sorprendente leggere nei prologhi, accanto al-
lindicazione della fonte greca, ’affermazione della novita della
commedia che si andava a rappresentare. Spesso egli infatti presenta
la fabula come nova o integra (°); ma nova e integra rispetto a chi?
Al pubblico romano, agli autori greci, a quelli latini, in assoluto?
Donde gli derivava tale sicurezza? Da una salda convinzione este-
tica o solamente dall’ossequio ad una tradizione acriticamente ere-
ditata e accolta? E infine questa maniera di fare teatro era frutto
di una meditazione solitaria oppure di una condizionante atmosfera
culturale e in qualche maniera politica? Si tratta di problematiche
che investono non solo le vicende culturali e umane di Terenzio,
ma che affondano le radici anche nel complesso Aumus della sua

(*) Questo orientamento & suggerito tra l'altro da A. Ronconi, Terenzio, Le
commedie, Introduzione, Firenze 1960, p. XVIII1: « Bisogna ricostruire obbietti-
vamente gli intenti artistici di Terenzio sullo sfondo di quelle polemiche echeg-
gianti nei prologhi, le quali presuppongono, sul piano storico, precisi e program-
matici atteggiamenti ».

(°) Una sintesi degli orientamenti della critica sul problema si pu¢ leggere in
0. BiIaNco, Terenzio, cit., pp. 1-14 e pil in breve nell'Introduzione (pp. 7-13) di
D. Nardo al citato saggio di H. Haffter. Su l'autonomia di Terenzio insistono
tra gli altri G. F. Duckworr, The nature of Roman comedy, Princeton 1952,
specialmente alle pp. 384 ss., e pilt di recente gli articoli di A. RoNcoNi, Sulla
critica terenziana, « Cultura e Scuola » 1 (1961), pp. 3540, e di MariA Rosa Posani,
Orientamenti della moderna critica terenziana, « Atene e Roma» 7 (1962), pp.
129-143.

() I due aggettivi compaiono spesso nei prologhi: cfr. (oltre al citato andr.
26) hec. 14; 37; heaut. 4; 6; 28-29; 33; 43; Phorm. 9; 24; adelph. 12. Per il signifi-
cato di integer cfr. A. RoNCoNI, Interpretazioni, cit., p. 22 s., n. 1.



L'originalita del teatro di Terenzio 75

eta in crisi. Di qui la necessita di condurre 1'indagine sia su un piano
filologico, per un attento riesame delle testimonianze dirette e in-
dirette, sia su un piano pilt largamente storico, per chiarire le ra-
gioni di certe posizioni e direttrici.

Rapporto con il mondo greco.

In primo luogo bisogna chiarire qual era l’atteggiamento di
Terenzio verso i commediografi greci. Dai prologhi balza viva I'im-
magine di uno scrittore assai geloso della propria autonomia crea-
~tiva. Questo non gli impediva ovviamente di nutrire nei riguardi
della letteratura greca la somma ammirazione di ogni romano colto
della sua eta né di riconoscerne I'indiscussa superiorita sulla lette-
ratura latina: si ribellava perd all’idea che i livelli di qualita arti-
stica raggiunti dai Greci fossero inattingibili dagli scrittori latini;
riteneva anzi che si dovesse fare ogni sforzo per accostarsi a quegli
ideali e, se possibile, superarli. Non si spiegherebbe altrimenti per-
ché egli rifiutasse il tradizionale rapporto di sudditanza nei con-
fronti degli originali, tipico di tutti gli autori latini di palliata, ras-
segnati al ruolo di traduttori. Terenzio non ha mai definito il suo
lavoro un vortere, per quanto si voglia letterario ('), ma lo ha sem-
pre indicato coi termini scribere e facere, che nelle rispettive aree
semantiche contengono il senso di « comporre originale », non quel-
lo di «tradurre ». Eppure lo stesso Plauto, per tacere degli altri,
attribuiva a sé il vortere e all’autore greco lo scribere; che poi risul-
tasse poco coerente con la propria affermazione programmatica, non
ha qui rilevanza: importa la mentalita. Terenzio invece, contro tut-
ta la tradizione, si pone sullo stesso piano dello scrittore greco.
Resta da chiarire il perché di un atteggiamento cosi anticon-
formista. Per tralasciare i motivi ambientali, non certo trascurabili,
di cui si argomentera pil avanti, la spiegazione si pud individuare
concisamente nella seguente ipotesi.
Terenzio dovette partire dalla constatazione che la tradizione

(’) Per ﬂ concetto di traduzione artistica cfr. S. Mariotri, Letteratura arcaica
e alessandrinismo, « Belfagor » 20 (1965), p. 317.



76 : - Luciano Cicu

della palliata a Roma registrava fino ai suoi tempi due maniere di
porsi di fronte alla commedia greca: il primo consisteva nel vortere
- diligentia, il secondo nel vortere neclegentia (). In quest’ultimo fi-
lone egli ritrovava Nevio, Plauto ed Ennio, dei quali si proclamava
alunno e seguace. Il vortere diligentia era proprio di un Luscio La-
nuvino, suo avversario e mediocre poeta e, prima di lui, di Ce-
cilio ). Terenzio aveva capito, anche sul piano teorico, che, men-
tre la diligentia conduceva a stucchevoli riproduzioni, la neclegentia
di quei grandi maestri permetteva un’autonomia di composizione
tale da poter configurare come nuova e originale la loro opera.
Egli ha razionalizzato e chiarito a se stesso le ragioni della loro
« novita » e ne ha fatto una sua consapevole poetica ().

In questa luce a buon diritto egli pud ironizzare nei riguardi
di quei comici latini, che si erano lasciati imprigionare dalla sa-
cralita del testo greco ed erano incapaci percid di rinnovare la
materia con apporti personali. Per loro la contaminatio era un pro-
cedimento che « sconciava » le commedie e cancellava lo spirito
dell’autore originale: per Terenzio era invece il mezzo atto a favo-
rire ed esaltare 1’espressione del suo mondo culturale ed umano.
E quando nel prologo dell’Andria tratta con disprezzo i suoi av-
versari, intenti a disputare sul prepon della contaminatio, e si chie-
de ironicamente se per caso faciuntne intellegendo ut nihil intelle-
gant, (v. 17) egli rivela il suo segreto e inconfessato pensiero: di
fronte ai Greci non bisogna pil stare in ginocchio, ma salire al loro

(®) Sul significato di diligentia e neclegentia cfr. A. RoNcoNI, Interpretazioni,
cit., p. 35 ss.; M. R. PosaNi, Osservazioni su alcuni passi dei prologhi terenziani,
« St. ital. filol. class.» 37 (1965), p. 100 ss.

(°) Che Luscio Lanuvino fosse un seguace di Cecilio dubita H. HAFFIER,
op. cit., p. 27 ss. « L'ipotesi che Luscio potesse essere un ceciliano » appare invece
suggestiva a M. R. PosaNi, Osservazioni, cit., p. 109 e certa a E. PARATORE, Storia
del teatro latino, cit., p. 158. Sulla figura del Lanuvino cfr. M. R. Posani, La
figura di Luscio Lanuvino e la sua polemica con Terenzio, « Atti della R. Accad.
d'Italia », Memorie della classe di Scienze morali e storiche, Serie VII, vol. IV
(1943), pp. 151-162. Una ricostruzione del Thesaurus di Luscio tenta C. GARTON,
Thesaurus: A Comedy of Luscius Lanuvinus, « Amer. Journ. of Philol. » 92 (1971),
pp. 17-37.

() Diversa opinione esprime M. R. Posani, Osservazioni, cit., p. 111, la quale
afferma che « Terenzio non si pone affatto teoricamente il problema del rap-
porto con l'originale considerato per se stesso, come del resto non se lo pose
certo Plauto »,



L’originalita del teatro di Terenzio 1

stesso livello, gareggiare con loro, usare i loro stessi strumenti per
raggiungere la medesima altezza d’arte. La letteratura latina & ormai
matura per camminare su sentieri paralleli a quella greca e quindi
originali. Ecco cosa non hanno capito i suoi detrattori. Quell’aemu-
lari di andr. 20 rivolto ai comici latini precedenti, ma esteso tacita-
mente alla Nea ellenistica, ne & la spia eloquente: la palliata deve
passare ormai dal vortere all’aemulari.

La tecnica compositiva.

La riprova si ha nel modo di comporre. Quando stende il pia-
no della nuova commedia, Terenzio prende a modello un esemplare
della Nea, ma non ne resta mai schiavo. L’originale gli serve da
canovaccio ed egli lo modifica e lo riempie di scene, personaggi, dia-
loghi, secondo che gli dettano la sua fantasia e le finalita etiche e
pedagogiche della sua arte (). La contaminatio (*), strumento ere-
ditato dalla tradizione, gli torna estremamente utile per gli spunti
che molte commedie offrono alla sua trama e diviene nelle sue
mani un mezzo insostituibile di liberazione e di espressione. D’altra
parte egli ha piena coscienza della monotonia del repertorio della
Commedia Nuova, del suo ripetere all’infinito personaggi, ambienti,
situazioni. Il servus currens, le bonae matronae, le meretrices malae,
il parasitus edax, il miles gloriosus, V'avarus leno, posti all’interno
di rigidi scenari, sono divenuti tipi difficili da animare con un tocco
di novita. Proprio per questo motivo essi vanno considerati ele-
menti fissi della commedia, struttura comune, e percio stesso ma-

(") F. Leo, Geschichte der romischen Literatur, I, Berlin 1913, p. 245 ss,
riconosce che « Terenzio tratta i modelli con liberta non minore di Plauto ».
Sui procedimenti di Plauto cfr. E. ParaTorg, Plauto, Firenze 1961, p. 25. La tecnica
dei due poeti per rinnovare le trame doveva essere assai simile.

(") Sul significato e l'uso della contaminatio cfr. la nota bibliografica di
D. Nardo in appendice al citato saggio di H. Haffter, p. 130; A. Roncont, Inter-
pretazioni, cit., p. 27-28; E. Paratorg, Spicilegio polemico II: Sulla « contamina-
tio », « Riv. Cult. Class. Med. » 4 (1962), pp. 74-78. Sulla « tensione drammatica
provocata dalla contaminatio si veda quanto scrive B. CastiGLIONI, Il prologo
dell’Heautontimorumenos e la commedia duplex, « Athenaeum » 35 (1957), p. 302.



78 Luciano Cicu

teries publica (") del genus, da cui ogni autore pud attingere senza
incorrere nell’accusa di plagio ().

Lo stesso Menandro d’altra parte aveva assegnato un valore
cosi limitato agli elementi strutturali, da comporre due commedie,
Andria e Perinthia, praticamente con la medesima trama, affidando
gli elementi diversificanti e la qualita artistica all’oratio e allo stilus,
secondo i canoni dell’estetica teofrastea. Non c’¢ dubbio che Teren-
zio abbia assimilato le posizioni di Menandro, come attestano sin-
tomatiche coincidenze concettuali e pratiche, sulla cui base egli pud
giustificare la sua propensione per la stataria, genere di commedia
imperniato appunto sulla pura oratio (heaut. 45). Scrivere trame
originali & ormai impossibile dato che nullum est iam dictum quod
non sit dictum prius (eun. 41) (). L’adesione diviene pilt esplicita
in andr. 10-14, quando Terenzio prima descrive il modo di proce-
dere del modello e dichiara poi di seguirlo e ricalcarlo.

Questa osservazione sulla tecnica compositiva di Menandro
indica la genesi della sua coscienza di essere scrittore originale al
pari dei comici ellenistici. Realizzando un’operazione speculare a
quella di Menandro egli ritiene legittimo usare « come cosa sua »
le trame delle commedie ellenistiche a guisa di canovacci per opere
nuove. Tutta la Nea & dunque per lui un grande magazzino di ele-
menti scenici a disposizione di chiunque intenda servirsene. La con-
dizione per potersene impadronire ¢ per Terenzio la stessa che
sara per Orazio (Ars 131ss.): publica materies privati iuris erit si /
non circa vilem patulumque moraberis orbem [ nec verbum verbo
curabis reddere fidus /[ interpres. Naturalmente egli non attinge ai
modelli in maniera indiscriminata e meccanica o raccogliendo e
affastellando solo elementi atti a suscitare il riso, ma attua una scel-

(*¥) Cid non vale solo per la commedia, come sottolinea S. MariorTI, Lettera-
tura arcaica e alessandrinismo, cit., p. 45, poiché « il materiale dei modelli era
sentito da chi volesse riprodurlo in latino, come res nullius, a cui si poteva impri-
mere il sigillo di nuove personalita letterarie ».

(*) Sul problema del furtum cfr. M. R. PosaN1, Osservazioni, cit., p. 91 ss.;
A. RoNcoNI, Introduzione alla letteratura pseudoepigrafica, in Filologia e Lingui-
stica, Roma 1968, p. 233 ss.

(**) Sull’argomento vedi G. CoppoLa, Teatro di Terenzio, Bologna 1942, p. 133.
Sul valore della forma nella coscienza letteraria romana e terenziana cfr.
E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie nell’antica Roma, Roma 1970, pp. 35-40.



L'originalita del teatro di Terenzio 9

ta intelligente e funzionale al piano dell’opera. Cosi, ora « conta-
mina » molte commedie per farne poche, come denuncia l’accusa
degli avversari in heaut. 16; ora si limita ad estrapolare due soli
personaggi, come il parasitus colax e il miles gloriosus dal Colax di
Menandro (eun. 30); ora, sotto I'incalzare dell’accusa di furtum
(adelph. 10), confessa di essersi comportato come un fidus interpres
e di aver trasportato di peso nei suoi Adelphoe una scena dei Com-
morientes di Difilo, dopo averla tradotta verbum de verbo.

Questi comportamenti diversi sono dettati da una esigenza co-
mune: ogni apporto esterno, piccolo o ampio, deve inserirsi nel
piano dell’opera nel rispetto delle leggi del prepon, si da fondersi in
un tutto armonico e nuovo (“). E quanto esplicitamente Terenzio
lascia intendere gia dalla sua prima commedia, quando dichiara di
aver trasportato nell’Andria dalla Perinthia solo le parti che vi si
adattavano (quae convenere), tralasciando evidentemente le altre
che non rispondevano a questo criterio.

In conclusione: Terenzio non ha solo, come i letterati con-
temporanei, il senso del prepon, ma ha fatto suo anche il concetto
peripatetico, e di gran parte dell’estetica antica, secondo il quale
«non ¢ l'inventio della trama a costituire il pregio di un’opera,
quanto il modo con cui essa & condotta » ("), per cui « alla forma va
attribuita importanza piuttosto maggiore che al contenuto » ().
Sono questi i supporti teorici sui quali Terenzio ha basato la co-
scienza della sua originalita, alla cui luce ha creato opere che
portano l'inconfondibile sigillo della sua personalita artistica, della
sua sensibilita, del suo gusto e delle sue problematiche.

(*) Sul decorum in Terenzio cfr. A. RoNcoxI, La letteratura romana, Firenze
1968, pp. 29-30; M. R. Posani, Osservazioni, cit., p. 87. Della evoluzione del concetto
di prepon nell’antichitd tratta diffusamente M. PouLeNz, L'ideale di vita attiva
secondo Panezio nel de officiis di Cicerone, trad. it. di M. Bellincioni, Brescia
1970, p. 96 ss.

(") E. ParATORE, Poetiche e correnti letterarie, cit., p. 40.

(*®) A. RosTAGNI, Orazio, Arte poetica, Torino 1969, p. 40. Sull’'argomento cfr.
anche A. PLEBE, Origini e problemi dell'estetica antica, in Momenti e problemi
dell’estetica, Milano 1968, p. 56.



80 Luciano Cicu

Il proemio del I libro del « De finibus » di Cicerone.

Fin qui ¢ stato Terenzio stesso a fornire le indicazioni e le
soluzioni: ora & tempo di esaminare le testimonianze indirette.

Un singolare riscontro delle posizioni terenziane & dato rile-
vare in alcuni passi di Cicerone. Nel proemio del primo libro del
De finibus 1’oggetto della disputa non sono le fabulae comiche o
tragiche o milesie, ma i libri di filosofia e il problema del rapporto
modello greco-imitatore o traduttore latino. La situazione presenta
sintomatiche analogie con quelle dei prologhi terenziani. Anche
Cicerone deve infatti respingere le reprehensiones di taluni critici
pedanti, che rifuggono dalla lettura delle opere filosofiche, se scritte
in latino. In De fin. 1 2 obietta: Quidsi nos non interpretum fun-
gimur munere, sed tuemur ea, quae dicta sunt ab iis, quos probamus
eisque nostrum iudicium et nostrum scribendi ordinem adiungimus,
quid habent cur Graeca anteponant iis, quae et splendide dicta sint
neque sint conversa de Graecis? Piu avanti (De fin. I 3) dichiara e
ribadisce che non & suo intendimento vertere ut nostri poetae fa-
bulas; non esclude comunque che locos quidem quosdam, si vide-
bitur, transferam et maxime ab iis, quos nominavi, cum inciderit
ut id apte fieri possit, ut ab Homero Ennius, Afranius a Menandro
solet. Concludendo poi nel citato De fin. 1 2 Cicerone si domanda:
Quodsi Graeci leguntur a Graecis isdem de rebus alia ratione com-
positis, quid est cur nostri a nostris non legantur? Autori greci di-
versi hanno trattato la stessa materia e tutti hanno trovato lettori;
ché a nessuno & venuto in mente di giudicare superflue le opere
successive a quelle dell’inventor (°). Percheé uno scrittore latino non
dovrebbe potersi occupare degli stessi argomenti con successo? Se
egli rispettera alcune regole, il suo libro sara legittimo e nuovo
quanto i suoi modelli greci.

Per Cicerone dunque lo stesso rapporto esistente fra le opere
greche di uguale argomento sussiste anche tra le opere latine e quelle
greche, purché queste ultime siano alia ratione compositae. L’alia

(¥) Significative in proposito le osservazioni di A. RostaeNI, Orazio, Arte
poetica, cit.,, p. 41. Sul problema teorico del rapporto tradizione-innovazione
cfr. L. PAREYSON, Conversazioni di estetica, Milano 1966, pp. 25-37.



L'originalita del teatro di Terenzio 81

ratio consiste per Cicerone in quattro punti fondamentali: 1) Non
interpretum fungi munere: mai comportarsi cioé come un pedisse-
quo traduttore; 2) Tueri quae dicta sunt ab iis quos probamus, ov-
vero riprodurre intatto il contenuto del modello prescelto; 3) No-
strum iudicium adiungere, che significa lasciarsi lo spazio per in-
terpretazioni e riflessioni personali; 4) Nostrum scribendi ordinem
adiungere, che ¢ come dire ridare nuova vita all’argomento, rige-
nerandolo con il proprio stile. Non pud sfuggire la singolare con-
cordanza di questo procedimento con quello dichiarato e forse
adottato da Terenzio. Comune ad entrambi, cosi come ad Orazio
nel citato passo dell’Ars (v. 131 s.), & il rifiuto dell’interpretis mu-
nus, della funzione di mero traduttore. Il precetto, uguale quasi
anche nella formulazione, consacrato in un trattato di estetica, ri-
vela la sua matrice peripatetica e alessandrina.

In coerenza con esso Terenzio respinge ironicamente in eun. 6
il bene vertere di Luscio Lanuvino, dichiara in andr. 20 di rifiutare
Vobscura diligentia dei suoi avversari e di preferirle la neclegentia
dei padri della palliata latina, proclama in heaut. 19 la sua decisa
adesione alla tecnica della contaminatio con tutto cid che essa
comporta. Comune ¢ anche I’atteggiamento nei riguardi del conte-
nuto del modello. Tueri dicta non significa convertere, come Cice-
rone ribadisce subito dopo, ma piuttosto conservare il contenuto
dell’esemplare per restituirgli la vitalita originale nella nuova lingua.
Questo significa nel campo filosofico la fedele esposizione del pen-
siero dell’autore studiato, per avere una base chiara e onesta di
riflessione, in quello teatrale il seguire il filo di una trama nei suoi
movimenti principali.

Il sintagma poi locos quosdam transferre (il trasportare interi
brani nel suo libro e non da un solo modello, ma da molti e diversi
autori), non riecheggia forse il multas contaminasse di heaut. 177
Quando Cicerone sottolinea che compira tale operazione si videbitur,
se gli sembrera ciog¢ opportuno, e quando ribadisce che ricorrera
alla traduzione cum inciderit ut id apte fieri possit, non richiama il
- terenziano quae convenere di andr. 13, con lo stesso ossequio per
Paptum e il decorum? E assai significativo il fatto che nei due
passi messi test¢ in rapporto sia Terenzio che Cicerone usano il



82 Luciano Cicu

verbo transferre, che non & il termine pilt comune per indicare la
traduzione.

La simmetria di opinioni permane anche a proposito del no-
strum iudicium. Per Cicerone esso rappresenta lo spazio di inter-
vento destinato all’espressione delle sue idee, critiche, di adesione
ovvero nuove in relazione alla materia filosofica trattata; per Te-
renzio rappresenta la possibilita di variare trame, introdurre per-
sonaggi, mutarne con tocchi decisivi i caratteri per immetterli nel-
I’atmosfera della sua sensibilita.

Infine quel sottolineare il valore fondamentale del nostrum
scribendi ordinem ai fini della rigenerazione di un contenuto e del-
I’affermazione della propria originalita, trova sicuro riscontro nel
citato brano di andr. 11 ss. dove 'oratio e lo stilus sono indicati
come gli elementi distintivi delle due commedie menandree, e in
heaut. 45 dove Terenzio, stanco dei lazzi della motoria, affida alla
pura oratio (*) il compito di portare al successo la stataria.

Sia Terenzio che Cicerone appaiono convinti che attenendosi a
tutte queste regole si possa essere nuovi e originali quanto lo sono
stati i loro modelli. I passi citati e i relativi riscontri testimoniano
senza dubbio stimolanti coincidenze; inoltre una serie di altri rife-
rimenti terenziani presenti nei capitoli iniziali del De finibus cor-
roborano Vipotesi di un ricalco voluto e consapevole da parte di
Cicerone delle polemiche e delle posizioni terenziane.

Concordanze terenziane nel proemio del « De finibus ».

Nel suo complesso il proemio ciceroniano & concepito come un
prologo terenziano: contiene infatti una serie di risposte alle repre-
hensiones dei critici (De fin. 1 1), fossero esse reali o probabili.
Anche per Cicerone si trattava in fondo di proporre al pubblico una
novita, qualcosa di adatto a intellettuali di cultura superiore e per-
¢id stesso imbevuti, per educazione e forse per una consistente dose
di snobismo, di grecita e di sentimenti filellenici esasperati. Uomini

(®) Sul significato di pura oratio cfr. A. RoNcony, Interpretazioni, cit.,
pp. 4344,



L'originalita del teatro di Terenzio 83

che, in segno di distinzione, conversavano tra loro usando la lingua
greca, o intercalavano termini greci nel discorrere familiare e nelle
lettere di tono amichevole, vezzo questo non ignoto allo stesso
Cicerone. Fare spazio nella tradizione letteraria latina agli argo-
menti filosofici, cosi egregiamente trattati in lingua ellenica, poteva
sembrare inutile e presuntuoso. Di qui la necessita di spiegare le
ragioni dell’opera e di rintuzzare le obiezioni. Anche Terenzio aveva
dovuto presentare le sue novita in un’atmosfera ostile, per motivi
sia meramente letterari sia forse politici (*). Comunque aprire una
breccia nella tradizione, turbare con innovazioni equilibri consoli-
dati sul piano del gusto, suscitd ad entrambi notevoli difficolta (%).

Al di 1a, comunque, di questa atmosfera, si registra una serie di
concordanze contenutistiche e formali fra i prologhi di Terenzio e
Pinizio del De finibus. La prima si legge in De fin. 1 3: Etenim si
delectamur cum scribimus, quis est tam invidus, qui ab eo nos
abducat. Lo stesso motivo si ritrova nei prologhi terenziani, e in
hec. 18 addirittura compare lo stesso verbo abducere (ne illum ab
studio abducerem). La situazione & analoga. In entrambi i casi c’¢
un critico che vuole tenere lontano lo scrittore dal comporre il
genere di opere a lui pilt congeniale o preferito e in entrambi c’¢
il rifiuto di lasciarsi condizionare. La concordanza ¢ avvalorata si-
gnificativamente da una citazione diretta da heaut. 69: Nam Te-
rentianus Chremes non inhumanus qui novum vicinum non vult
fodere aut arare aut aliquid ferre denique.

In De fin. 1 4 Cicerone esprime il suo stupore perche quei
« parigini », quasi fossero nemici del nome romano, disprezzano i
libri filosofici scritti in latino (Latine scripta) e non li leggono; ep-
pure quei medesimi gustano le fabellas Latinas ad verbum e Graecis
expressas non inviti. 11 tono del passo & fortemente polemico, ali-

() A. RonconI, Interpretazioni, cit., p. 146, osserva che le maligne insinua-
zioni di Porcio Licino « erano piit la voce di un partito avverso ai nobili che
quella di una critica biografica o storico-letteraria attendibile ».

(2) Cfr. E. PARATORE, 1! teatro latino nei suoi rapporti con il pubblico antico
e i suoi riflessi sulla spiritualita moderna, « Dioniso» 1-4 (1965), pp. 57-81, in
particolare p. 65.



84 Luciano Cicu

mentato com’¢ dall’acceso nazionalismo di Cicerone. Egli sa bene
che palliate e coturnate non sono mai state tradotte alla lettera dal
greco; poco pilt avanti infatti si contraddira e si correggera. Al mo-
mento .perd gli viene utile la citazione di adelph. 11 (locum... ver-
bum de verbo expressum extulit) e se ne serve. Anche Terenzio era
ricorso al sintagma citato per evitare I’accusa di plagio, in una si-
tuazione di emergenza. Non gli restava altra soluzione, per giusti-
ficare la presenza della scena dei Synapothnescontes di Difilo, com-
media facta Latina da Plauto nei Commorientes, se non sottolineare
che eum Plautus locum reliquit integrum, percid egli lo aveva tra-
dotto alla lettera (). Accanto alla concordanza formale Cicerone
cita ancora una volta il nome di Terenzio insieme a quello di Ce-
cilio, portati come esempio di autori di commedie di alto livello
tratte da Menandro. Frasi simili dunque in situazioni simili.

In De fin. I 8 Cicerone torna al problema e tenta di spiegare,
e in qualche modo giustificare, il rifiuto degli uomini colti di leg-
gere opere filosofiche scritte in latino; la colpa & di certi libri di
filosofia dallo stile rozzo e arruffato, tratti da scadenti opere greche.
Egli & disposto a comprendere questi intellettuali che sono incap-
pati in inculta quaedam et horrida, de malis Graecis Latine scripta
deterius. Quest’ultimo colon richiama, né basta a mimetizzarlo la
variatio, il celebre e tormentato passo terenziano di eun. 7-8:

qui bene vertendo et easdem scribendo male
ex Graecis bonis Latinas fecit non bonas.

La vicinanza dei due passi & accentuata dal verbo scribere,
usato nel significato pil estensivo della sua area semantica, con
riferimenti cio¢ allo stile e alla disposizione della materia.

Le concordanze terenziane nel proemio ciceroniano sono dun-
que continue ed evidenti. D’altro canto tale era ’ammirazione di
Cicerone per Terenzio e per il suo stile, come ha dimostrato la
Malcovati (*), che tutte le opere ciceroniane sono costellate di rie-
cheggiamenti terenziani. Il che autorizza, insieme ai parallelismi
constatati, a considerare le conclusioni ciceroniane in ordine ai pro-

(®) Vedi in pfoposito le riflessioni di M. R. PosaN1, Osservazioni, cit., p. 96.
(*) ENrIcA MALCOVATI, Cicerone e la poesia, Pavia 1943, pp. 178-181.



L’originalita del teatro di Terenzio 85

blemi del rapporto modello-imitatore come ispirate da Terenzio ed
anche a ritenere le opinioni di Cicerone come esplicitazioni delle
concezioni estetiche che Terenzio nei prologhi delle commedie, ave-
va sobriamente enunciato. Se cid & vero, queste testimonianze, men-
tre confermano le conclusioni dedotte dai testi terenziani, contri-
buiscono a chiarire i motivi per cui Terenzio era portato a consi-
derarsi scrittore originale e non solo traduttore.

Un’analisi semantica.

Un notevole conforto a questa tesi proviene dalla ricerca dei
significati di termini-chiave come vertere, scribere, facere, scrip-
tura (®). Delimitare le loro aree semantiche e conoscerne con esat-
tezza i contenuti aiuta non poco ad intendere gli orientamenti cri-
tici ed estetici dello scrittore, in una parola la sua poetica (*).
L’operazione non ¢& facile. Questi vocaboli infatti nel II secolo a.C.
sono stati sottoposti alle influenze del successivo mutare delle ten-
denze culturali e letterarie ed hanno subito il logorio dell’'uso fre-
quente: per un verso, nel processo di banalizzazione hanno perduto
alcuni tratti distintivi originari, per un altro sono stati caricati di
connotazioni diverse e piegati ad esprimere i punti di vista di fa-
zioni in vicendevole polemica. Non bisogna dimenticare che dentro
le loro aree semantiche ha lasciato traccia un secolo di letteratura
latina teatrale, e non solo teatrale, con tutto il suo carico di tradi-
zione, novita e polemiche. L’analisi diacronica di queste parole,

(¥) Su vertere e scribere cfr. le relazioni contenute in Atti del I congresso
internazionale di studi ciceroniani, Roma 1961, rispettivamente presentate da
A. TrRAINA, Commento alle traduzioni poetiche di Cicerone, 11, pp. 141-159 (= Vor-
tit barbare, Roma 1970, pp. 55-89); I. TRENCSENYI-WALDAPFEL, De Cicerone poetarum
Graecorum interprete, 11, pp. 161-174; P. SERRA-ZANETTI, Sul criterio e il valore
della traduzione per Cicerone e S. Girolamo, II, pp. 355405. E inoltre utile
tener presente A. TRAINA, Terenzio « traduttore », « Belfagor » 23 (1968), pp. 431-438,
(ora in Vortit barbare, cit., pp. 167-179; a p. 168, n. 1 la bibliografia essenziale
sul uertere di Terenzio). Per oratio e scriptura cfr. A. RoncoN1, Interpretazioni,
cit., p. 41-44; E. ParaToRE, Studi sulla palliata, I: Ad Ter. Eun. 7-13, « Riv. Cult.
Class. Med. » 1 (1959), pp. 44-63.

(*) Dell'utilita dello « studio della terminologia in uso fra gli autori di
palliate » si dichiara convinto E. PARATORE, Studi sulla palliata, cit., p. 63.



86 Luciano Cicu

estesa ad epoche successive, sarebbe oltremodo proficua; essa su-
pera perd gli scopi di questo breve studio. Ci si limitera pertanto
a considerare le loro connotazioni in Terenzio e in scrittori con
cui egli ha avuto relazioni o che da lui possono avere attinto.

a) Vertere

Vertere si legge in due commedie di Plauto; trin. 19 Philemo
scripsit, Plautus vortit barbare; asin. 11 Diphilus scripsit, Maccus
vortit barbare. Indica 1’opera dello scrittore latino in opposizione
con scribere, che esprime invece la creazione originale del comme-
diografo greco. Plauto appare dunque convinto di essere solo un
traduttore e barbare sottolinea questa consapevolezza di trasportare
il teatro comico greco in un ambito esterno, « barbaro » appunto
in quanto non ellenico.

Vertere significa dunque « tradurre ». Ma tradurre come? Con
quali tecniche, con quali finalita? Pud essere utile, per capirlo, un
raffronto con le aree semantiche di exprimere, reddere, interpretari,
sinonimi che palesano, nell’ambito dello stesso concetto, maniere
diverse di rendere un testo straniero nella propria lingua.

Exprimere, in particolare, nel sintagma verbum de verbo expri-
mere, divenuto formulare, come attesta Gellio (¢7), indica quel
procedimento per cui ad un vocabolo. greco viene fatto corrispon-
dere un termine latino. Quando viene usato per significare la tra-
duzione di un intero brano, designa quella tecnica di versione che,
per la sua aderenza stretta all’enunciato del modello, € comune-
mente chiamata letterale. In questa accezione, anche se, come si &
visto, in condizioni particolari, ’adopera Terenzio in adelph. 11.
Reddere & sulla stessa linea di exprimere, mentre interpretari da
una parte ricalca 1’area di exprimere, dall’altra possiede un’acce-
zione propria, che gli deriva dall’indicare la traduzione orale. In
questo senso rappresenta quella tecnica di versione, cui accenna
Girolamo in Epist. ad Pammach. 70, 2, che consiste nel riprodurre
Pessenza di un discorso raptim celeriterque, senza porsi problemi
di altra natura.

() Gell. XI 13, 3: quod, ut dicitur, verbum de verbo expressum est. Cfr. an-
che L. GaMBERALE, La traduzione in Gellio, Roma 1969, pp. 3746, 75-90.



L’originalita del teatro di Terenzio 87

Sul piano letterario i procedimenti designati dai tre verbi ana-
lizzati il pit delle volte non producono valori estetici né se lo pre-

~

figgono. Fondamentale & invece la finalitd artistica contenuta nel
significato di vertere, almeno per quanto riguarda il II secolo a.C.
Esso indica infatti la traduzione letteraria (*). Come questa si rea-
lizzasse in maniera differente lo si pud constatare dagli esiti arti-
stici dei vari comici latini (°). In particolare & noto quanto il vortere
barbare di Plauto fosse libero e disinvolto e quante scorribande
egli si concedesse fuori del modello greco e quali vette di arte ori-
ginale abbia raggiunto (). Sulla stessa scia, pur con toni diversi,
si muove Terenzio. Nei suoi prologhi vertere compare solo nel citato
eun. 7-8, in un passo cio¢ polemico, la cui interpretazione & stata
oltremodo tormentata e disforme riguardo ai molti problemi che vi
sono connessi, ma univoca nel rilevare che l'unica volta (") in cui
Terenzio adopera vertere, non ¢ per designare il suo modo di com-
porre, ma quello dell’avversario. Resta poco chiaro come bene ver-
tere genera male scribere (7).

Pud essere utile a questo punto richiamare un passo di de opt.
gen. orat. 14, 23, nel quale Cicerone dichiara di avere tradotto le
due famose orazioni contrarie di Eschine e di Demostene per delu-

(®#) Sul concetto cfr. S. Mariorti, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit.,
p. 37; G. PasquaLl, Stravaganze quarte e supremie, Venezia 1950, p. 64.

(¥) Sintomatico il giudizio di E. DuckwortH, The Nature of Roman Comedy,
cit., p. 384.

(*®) Cfr. E. FRAENKEL, Plautinisches im Plautus, Berlin 1922 (trad. it. di F. Mu-
nari: Elementi plautini in Plauto, Firenze 1960); R. PErNA, L'originalita di Plauto,
Bari 1955. )

(*Y) Cfr. M. R. PosaNni, Osservazioni, cit., p. 102.

(®?) Non c'¢ praticamente filologo che si sia occupato di Terenzio e non
abbia elaborato ufia sua esegesi del passo. La questione, nata in seguito ad un
articolo di E. FRAENKEL (Zum Prolog des terenzischen Eunuchus, « Sokrates» 6
[1918], pp. 302-317), & stata ripresa e sviluppata tra gli altri da F. ArNALDI, Da
Plauto a Terenzio, 11, Napoli 1947, p. 128; H. HAFFIER, op. cit., p. 87; O. BiaNoo,
La cronologia delle commedie di Terenzio, « Ann. Sc. Norm. di Pisa » 25 (1956),
p. 173, n. 2; I. TRENCSENYI-WALDAPFEL, art. cit., p. 167; H. BarooN, La littérature
latine inconnue, 1, Paris 1952, p. 148, dove si trova enunciata la strana tesi che
Terenzio « s’en prenait au modele grec plutét qu'a l'auteur latin». Pit di re-
cente da E. ParaTorRE, Studi sulla palliata, cit.; Ip., Una nuova versione di Teren-
zio, « Riv. Cult. Class. Med.» 3 (1961), p. 134; A. RoxcoNI, Interpretazioni,
cit., p. 34, dove tra l'altro nella nota 1 dichiara di respingere « la variante eas
describendo » da lui stesso difesa « altrove », cio¢ in « Atene e Roma » 5 (1960),
p. 59; M. R. Posan1, Osservazioni, cit., pp. 102-107.



88 Luciano Cicu

cidare ai Romani che cosa fosse vero atticismo, vestendo pero i pan-
ni non del traduttore, ma dell’oratore (nec converti ut interpres, sed
ut orator), esplicitando poi che cosa intenda per convertere ut orator.
Si tratta del procedimento che da luogo a una buona traduzione,
non solo fedele, ma anche il pitt possibile valida sotto il profilo ar-
tistico, tale da riprodurre in latino le eleganze delle orazioni attiche.
Lo scopo di Cicerone ¢ di generare — mediante la traduzione —
nel lettore romano le medesime sensazioni provate dall’ascoltatore
greco.

Questo doveva essere il senso di vertere anche per Luscio La-
nuvino (*), non giad quello di una improbabile traduzione letterale
mai attestata per nessun autore di palliate. Non un mero verbum
pro verbo reddere quindi, ma piuttosto uno sforzo per rigenerare
genus omnium verborum vimque.

Tutto cid, sappiamo, non era sufficiente per Terenzio. Per
quanto bene 'operazione riuscisse, era pur sempre e soltanto una
ripetizione di un modello. Non pud sfuggire a questo proposito
Iironia di eun. 9: idem Menandri Phasma nunc nuper dedit, quello
stesso Luscio che recentemente ha dato alle scene il Phasma di
Menandro. Terenzio con ambigua enunciazione lascia intendere
che nel Phasma c’¢ solo Menandro e per niente il Lanuvino. Se que-
sto & vero, easdem scribendo male deve interpretarsi come il natu-
rale risultato di una totale mancanza di originalita, per cui quelle
commedie, pur ottime in lingua greca, diventano prodotti di se-
cond’ordine nella letteratura latina, proprio perché prive del sigillo
dello scrittore latino. Se poi si pensa alla opposizione tra obscura
diligentia e neclegentia di andr. 21, quest’ipotesi acquista maggiore
consistenza. La diligentia pud forse essere ritenuta obscura, come
propone il Ronconi (*), perche il traduttore mantiene nel testo latino
passi oscuri al grande pubblico, ma ancor pilt perche, unica luce
essendo quella dell’autore greco, si ecclissa in buio anonimo e senza
gloria la personalita del traduttore. La neclegentia, invece, aveva
fruttato fama e prestigio a comici del livello di Nevio, Plauto ed
Ennio.

(*®) Si veda su cido E. PArRATORE, Storia del teatro latino, cit., p. 158.
(*) Interpretazioni, cit., pp. 35-38; piit generico H. HAFFTER, op. cit., p. 30.



L’originalita del teatro di Terenzio 89

Terenzio dunque riteneva, con esagerazione polemica, che il
bene vertere di Luscio Lanuvino sconfinasse nel vertere ut interpres
e ne traeva come conseguenza le note deduzioni negative.

b) Scribere

Scribere & presente in tutti i prologhi terenziani e indica spesso
Popera di creazione artistica del solo poeta latino; I’attivita infatti
del comico greco non viene mai designata con questo verbo. Non si
comprende se il fatto sia casuale o voluto. Probabilmente Terenzic
avra con questo inteso rimarcare il rovesciamento della posizione
plautina e insieme dare rilievo preminente alla sua autonomia com-
positiva. Sintomatico in proposito & un passo di heaut. 7 ss., nel
quale scribere sottolinea la novita e paternita della commedia, sen-
za coinvolgere in questi concetti il poeta greco (*), designato invece
con un’altra espressione generica (cuia Graeca sit). Non c¢’¢ dubbio
dunque che in Terenzio sia venuta meno 1’opposizione tra scribere
e vertere (*), propria di Plauto. Ne & conseguito che il primo verbo
ha inglobato del secondo quella parte dell’area semantica coperta
dal concetto di vertere neclegentia e forse anche ampio tratto del
settore di vertere diligentia. Giova ricordare a questo proposito che
Terenzio definisce il modo di fare commedie di Luscio Lanuvino
uno scribere male, ma pur sempre uno scribere. In Terenzio si re-
gistra dunque un allargamento dell’area semantica del termine con
nuove implicazioni sul piano estetico, che & necessario chiarire,
perché in esse sono contenute le motivazioni teoriche sulle quali si
fonda la coscienza dell’originalita terenziana.

Nel comporre un’opera d’arte, infatti, lo scrittore antico do-
veva misurarsi con il problema del rapporto tra forma e contenuto,
che era al centro della riflessione estetica del mondo classico. La
soluzione adottata ispirava e in qualche modo determinava lo svi-

(*®) Si veda in proposito M. R. PosaN1, Osservazioni, cit., p. 112.

(*) Su lopposizione tra vertere e scribere cfr. A. TRAINA, Commento alle
traduzioni poetiche di Cicerone, 11, cit., p. 144, n. 11; M. R. Posani, Osservazioni,
cit.,, p. 103, n. 1; poco convincente l'affermazione di una presunta « genericita »
di scribere in Terenzio (p. 104). Di notevole interesse invece quanto asserisce
F. ArNALDI, op. cit., II, p. 132.



90 Luciano Cicu

luppo dell’opera, in quanto dettava le finalita e le tecniche di rea-
lizzazione e in ultima analisi condizionava la qualita artistica del
prodotto letterario.

Per accertare ’atteggiamento di Terenzio sul problema, bisogna
innanzi tutto individuare quali correnti di pensiero estetico erano
penetrate a Roma nella prima meta del II sec. a.C. e quali presu-
mibilmente erano state assimilate nel circolo culturale presso il
quale il poeta operava.

Teorie peripatetiche e stoiche dovevano essere gia note ai let-
terati pilt preparati dell’epoca. Non ¢ pensabile infatti che «la
larga consapevolezza retorica » (7), di cui appare pervasa la lette-
ratura latina arcaica, non avesse comportato la conoscenza di al-
cuni concetti fondamentali dell’estetica ellenistica: come d’altra
parte & facile intuire che la loro assimilazione non dovette avvenire
nelle forme rigorose e sistematiche della filosofia, ma piuttosto in
quelle approssimative, tipiche delle culture di provincia, che favo-
riscono tra 1’altro fenomeni di facile sincretismo.

Cosi l'idea della preminenza della forma sul contenuto (¥),
profondamente radicata nel pensiero estetico alessandrino sotto
Pinflusso della lezione teofrastea, e condivisa anche dalle scuole
stoiche (), sebbene con qualche riserva da parte di alcune, doveva
essere ormai divenuta patrimonio comune della cultura romana.
A diffonderla e rafforzarla saranno serviti di certo i molti maestri
greci di retorica, insediatisi in cittd dopo la liberazione della Gre-
cia, seguiti con ammirazione crescente dai giovani aristocratici.
D’altra parte questa tesi offriva una consistente base teorica per
giustificare tanta letteratura cresciuta nell’ambito del vertere. Negli
anni in cui Terenzio componeva le sue commedie, gli uomini del
circolo scipionico 1’avevano fatta certamente propria sotto I’influs-
so sia peripatetico che stoico. Per I’uno e per I’altro si hanno in-
dizi sintomatici.

(*) S. Mariorti, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit.,, p. 48.

(**) I1 concetto & chiaramente ribadito da A. PLEBE, op. cit., pp. 55-56, e da
E. ParaTorE, Poetiche e correnti letterarie nell'antica Roma, cit., pp. 3540.

(¥) Si veda A. RostacNi, Aristotele e laristotelismo nella storia dell’estetica
classica, in Scritti Minori, 1, p. 193, n. 3; M. PoHLENZ, La Stoa, Firenze 1967
(trad. it. di O. De Gregorio), I, pp. 92, 365.



L'originalita del teatro di Terenzio 91

Plutarco, nella vita di Emilio Paolo, racconta che il vincitore
di Pidna tenne per s¢, del bottino macedonico, la biblioteca del re
Perseo (). Il trasporto dei libri a Roma fu fatto nel 167, I’anno
prima della rappresentazione dell’Andria. Nella grande raccolta
erano comprese le opere a carattere letterario ed erudito che Ari-
stotele aveva composto nel suo soggiorno macedone alla corte di
Filippo, e probabilmente molti altri saggi del grande filosofo e della
sua scuola. E facile immaginare con quale entusiasmo abbiano letto
quei volumi i figli di Emilio Paolo, guidati dai maestri greci pre-
posti alla loro educazione, e i colti aristocratici che gravitavano
intorno all’illustre casa. Le discussioni sui problemi di carattere
letterario non saranno certo mancate, specialmente sulla questione
dell’importanza dello stile nel giudizio di valore di un’opera d’arte.
I1 dibattito con ogni probabilita non dovette restare chiuso. Il clima
dei prologhi terenziani lascia intuire una disputa vivacissima a pil
voci, che doveva avere coinvolto, mescolando motivi anche di altro
ordine, ambienti diversi (*).

Dr’altra parte questa problematica fu sempre presente presso il
gruppo scipionico nel II sec., se & vero che Publio Scipione, padre
dell’Emiliano, impedito dal percorrere la carriera politica per la
salute cagionevole, si era dedicato alla composizione di pregevoli
saggi di oratoria e di storia, quest’ultimi in lingua greca, e che l'in-
teresse per i valori dello stile rimasero al centro dell’attenzione del
Circolo di Emiliano e Lelio, come frutto non di entusiasmo recente,
ma di consolidata tradizione culturale. Una ragione di piti che per-
mette di intuire la competenza e la passione degli uomini del Cir-
colo per le questioni stilistiche.

La biblioteca conservava dello Stoicismo i libri di tendenza

(*) Su la biblioteca di Perseo e la sua composizione cfr. F. DeLLa CortE,
Stoicismo in Macedonia e in Roma, in Studi di filosofia greca, Bari 1950, pp.
311-318. Riguardo all'influsso della biblioteca sulla cultura filosofica romana ¢
utile notare che, sebbene tutti i filosofi stoici del circolo macedonico rappre-
sentassero la tendenza zenoniana, il filone della scuola aristoniano-diogeniana
restd vitale, specialmente presso gli Scipioni, e fu alimentato anche dall’ami-
cizia e la stima che quei protagonisti della vita culturale romana ebbero con
filosofi come Diogene e Panezio.

(*) Su le polemiche letterarie dell’epoca di Terenzio cfr. E. PArRATORE, Poeti-
che e correnti letterarie nell’antica Roma, cit., p. 42; H. HAFFTER, op. cit., p. 30.



92 Luciano Cicu

zenoniana. Questo filone appare il pilt diffuso, anche se non incon-
trastato, a Roma fra il 167 e il 155 a.C. (*). Presso il gruppo sci-
pionico sembra infatti avere maggior presa quella corrente che,
partendo da Aristone di Chio, attraverso Diogene di Seleucia e
Cratete di Mallo conduce a Panezio. In questa ipotesi trovano lo-
gica spiegazione le notizie di Lelio che ad Atene ascolta le lezioni
di Diogene (*) e dell’Emiliano che ospita a lungo in casa il filosofo
Panezio.

Caratteristica di questa scuola era una certa disponibilita al
dialogo con le altre scuole filosofiche e quindi ad un certo sincre-
tismo, che non doveva dispiacere all’eclettismo del Circolo. In par-
ticolare sul problema del rapporto forma-contenuto essi avevano
assunto posizioni e atteggiamenti simili a quelli teofrasteo-alessan-
drini. Un breve excursus, comunque, sui componenti di questa cor-
rente potrd essere utile a chiarire meglio il concetto e i rapporti di
alcuni di loro con gli Scipioni.

L’antica Stoa, pur non insensibile ai problemi del linguaggio,
apprezzava nell’opera d’arte i valori contenutistici, per la loro fun-
zione educativa, pilt di quelli formali (*). Chi per primo derogd da
questa linea fu proprio Aristone di Chio, scolarca successore di
Cleante. Egli si occupd in particolare della poesia ed espresse 1’esi-
genza che un componimento poetico dovesse essere sostenuto da
una tecnica sicura e possedere scelta elocuzione e suono armonioso.
Gli organi della percezione del piacere estetico erano i sensi € in
particolare I'udito, non pil la ragione. Pare che egli non solo teo-
rizzasse queste idee, ma le mettesse in pratica nelle lezioni (*). La
sua poetica fu criticata da Filodemo, specialmente nel V libro del
IMept mompérav ().

(*) Sul problema si veda F. Derra Cortg, Stoicismo in Macedonia e in Roma,
cit., pp. 314-317.

(®) Lo afferma M. PourLENz, La Stoa, cit., I, p. 543. Una conferma indiretta
proviene dal fatto che Diogene Babilonio nell'ambasciata del 155 a.C. fece cono-
scere Panezio a Lelio e a Scipione (Cic. de fin. 2, 24).

(*) Sul problema cfr. M. PoHiLeENz, La Stoa, cit., I, p. 365.

(%) M. PouiLeNz, La Stoa, cit., I, p. 326.

(%) Cfr. C. MazzaNTINI, L'estetica nel pensiero classico, in Grande antologia

" filosofica, 1I, Milano 1966, p. 208 ss.



L'originalita del teatro di Terenzio 93

Sulla scia di Aristone troviamo Diogene di Seleucia o di Ba-
bilonia, il filosofo stoico, che venne a Roma nel 155 in ambasceria
insieme a Carneade accademico e a Critolao peripatetico. Anch’egli
si interess0 ai problemi del linguaggio () e « raccolse le precedenti
esperienze della scuola stoica » (*), in un libro intitolato IMepi
¢wviig, che divenne la base del celebre trattato grammaticale di
Dionisio Trace. L’opera ¢ andata perduta, ma delle posizioni di
Diogene possiamo farci un’idea attraverso la polemica filodemea.
Pare elevasse severi moniti contro 1’arte del dire, colpevole di essersi
messa al servizio dell’ingiustizia, facendo perno sulla tecnica (°).
Anche Diogene era dunque fautore di un’arte grave e austera.

Suo discepolo era stato anche Cratete di Mallo (*), il grande
filologo di Pergamo, studioso di linguistica, acuto commentatore di
poeti antichi e moderni, convinto assertore della necessita della
preparazione filosofica per la formazione di un buon critico lette-
rario e della interpretazione allegorica della poesia. Cratete venne
a Roma, inviato del re Attalo di Pergamo nel 169, esattamente tre
anni prima della rappresentazione dell’Andria e vi tenne una serie
di lezioni, seguite con interesse da un attento e numeroso pubblico.
E difficile immaginare assenti dalla piccola folla degli ascoltatori il
giovane Emiliano, Lelio e i loro amici.

Discepolo di Cratete e poi di Diogene (fra il 160 e il 150) fu
anche Panezio (). Sebbene egli sia venuto a Roma in epoca suc-
cessiva alla morte di Terenzio, il suo pensiero & importante per de-
terminare 1’ideologia e le opinioni estetiche del Circolo scipionico
e per la possibilita che la sua opera offre di ricostruire con discreta
approssimazione le posizioni dei maestri, la portata dei loro pro-

() Per la traccia lasciata da Diogenc nella filologia romana si veda il
saggio di I. Mariort1, Studi Luciliani, Firenze 1969, p. 24.

(*) M. PoHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 362.

() M. PonLenz, La Stoa, cit., I, p. 93.

(*) Su una scuola di cratetei romani a partire dal 169 a.C. cfr. F. Deira Corrtg,
Catone Censore. La vita e la fortuna, Firenze 1969, pp. 154-155. Su la data della
venuta a Roma di Cratete cfr. F. DeLiA Cortg, L'ambasceria di Cratete a Roma,
in Opuscula 11, Genova 1972, pp. 49-50.

(1) Sul pensiero di Panezio si veda M. PoHLENZ, La Stoa, cit., I, p. 387 ss.,
ma specialmente dello stesso autore L'ideale di vita attiva secondo Panezio nel
de officiis di Cicerone, Brescia 1970.



94 Luciano Cicu

babili influssi a Roma e in particolare sull’ambiente scipionico e
quindi su Terenzio. Tra i problemi di estetica in Panezio due hanno
singolare rilievo: il concetto di oiodeoig e quello di mpémov.
I1 primo, che designa quella particolare sensibilitd che consente la
fruizione di un’opera d’arte, non trova riscontro in Terenzio; il
secondo, con la sua connotazione etico-estetica, pare invece al cen-
tro della sua attenzione. Sul piano teorico egli partecipa infatti con
opinioni personali alla discussione sul decere contaminari (Andr.
16), su quello pratico esprime la sua adesione al prepon, sia quan-
do manifesta di avere fuso due commedie di Menandro nel rispetto
~del convenire (Andr. 13), sia quando si adopera per armonizzare
azione e linguaggio dei personaggi.
E difficile capire se le allusioni al prepon (andr. 13 e 16) e
all’essenzialita del valore della forma (andr. 12 ed heaut. 45), se la
* stessa noncuranza con cui maneggia i contenuti dei modelli siano da
spiegarsi con l’influsso delle idee peripatetiche o stoiche. Bisogna
d’altronde tener presente in proposito che lo stesso pensiero di
Panezio risentiva del sincretismo ellenistico (¥) e che riguardo ai
problemi dello stile era pili vicino a Teofrasto che a Zenone, come
lascia intendere Cicerone in de fin. IV 79: (Stoicorum) tristitiam
atque asperitatem fugiens Panaetius nec acerbitatem sententiarum
nec disserendi spinas probavit fuitque in altero genere mitior, in
altero illustrior, semperque habuit in ore Platonem, Aristotelem,
Xenocratem, Theophrastum, Dicearchum, ut ipsius scripta declarant.
Questo atteggiamento era certo in linea con gli orientamenti della
sua scuola, ma non si pud escludere che fosse maturato anche per
il contatto con la cultura latina dell’ambiente in cui viveva, come
accadde d’altronde per il suo pensiero politico.

La breve indagine che precede, permette di concludere che a
Roma e presso il Circolo Scipionico, all’epoca dell’attivita di Te-
renzio, il valore preponderante dello stile rispetto al contenuto
nella valutazione estetica di un’opera letteraria doveva essere uni-

(*3) :Sul sincretismo estetico in eta ellenistica cfr. A. RosTacNI, Aristotele e
laristotelismo, cit., p. 193; della presenza del fenomeno a Roma si occupa
invece S. MARIOTTI, Letteratura arcaica e alessandrinismo, cit., p. 38. Una ripro-
va si ha in Lucilio, che segue teorie stoiche riguardo alla grammatica e peri-
patetiche per la retorica (I. MariotTI, Studi Luciliani, cit., pp. 22-24).



L'originalita del teatro di Terenzio 95

versalmente accettato, suffragato com’era da una diffusa tradizione
-culturale e da fonti di venerabile autoritad. Terenzio non faceva
eccezione. Nell’area del suo scribere, dunque, era compresa sia
I’esaltazione del valore dello stile (anche in funzione dell’origina-
lita dell’opera letteraria), sia il giudizio limitativo sul contenuto.

Ancora una volta Cicerone esplicita queste deduzioni. Da una
parte infatti, in Tusc. I 7 () definisce nella sua pienezza l'intera
area semantica di scribere, accompagnandolo con due coppie di av-
verbi, tratti rispettivamente i primi due dal campo dell’inventio e
della dispositio e i secondi da quello della elocutio, dall’altra, nel
proemio filoterenziano del De finibus, sottolinea il prevalere del-
Paccezione stilistica nel termine scribere. In particolare quest’ultimo
significato si rileva in due passi. Nel primo (De fin. 1 8) Cicerone
riprende un discorso precedente e dichiara di capire quelli che ri-
fiutano di leggere opere filosofiche composte in latino quod incide-
rint in inculta quaedam et horrida, de malis Graecis Latine scripta
deterius. La spiegazione di scripta, che per sé potrebbe lasciare
adito a interpretazioni contenutistiche, viene fornita con estrema
chiarezza nel passo successivo, simmetrico anche sotto il profilo
formale: Res bonas verbis electis graviter ornateque dictas quis
non legat? A malis Graecis corrisponde res bonas e a scripta de-
terius viene contrapposta la frase verbis electis graviter ornateque
dictas. Ancora piu esplicito Cicerone diviene nel seguente De fin.
I 10, dove conclude il discorso accennato con una interrogativa re-
torica di non dubbia risposta: Quando enim nobis, vel oratoribus
aut poetis, postea quidem quam fuit quem imitarentur ullus ora-
tionis vel copiosae vel elegantis ornatus defuit? La situazione &
quella tipica dei commediografi della palliata. Significativo in pro-
posito il riferimento ai poeti. L’aemulatio avviene proprio sul piano
del modus scribendi, della tecnica stilistica, della ricchezza del lin-
guaggio e della padronanza dei mezzi dell’arte retorica ai fini della
rigenerazione di un contenuto.

(®*) Cic. Tusc. 2, 7: sed quia profitentur ipsi illi, qui eos scribunt, se neque
distincte neque distribute neque ecleganter neque ornate scribere, lectionem sine
ulla delectatione neglego.



96 Luciano Cicu

c) Scriptura

Connesso per etimo con scribere & il sostantivo scriptura (*).
Terenzio lo adopera quattro volte. In hec. 13, 23 e in adelph. 1 in-
dica il risultato dello scribere, mentre in Phorm. 6 assume una con-
notazione pilt spiccatamente contenutistica, opposto com’¢ al tet-
mine oratio. L’interpretazione non € perd cosi pacifica che non abbi-
sogni di una giustificazione. In Phorm. 5-6 Terenzio riferisce un
aspro giudizio sulla sua opera di Luscio Lanuvino

qui ita dictitat, quas antehac fecit fabulas
tenui esse oratione et scriptura levi.

Per giungere ad una probabile interpretazione del passo ¢ ne-
cessario inquadrarlo nella polemica tra Luscio e Terenzio. Le provo-
cazioni e le risposte si susseguivano con ordinata cadenza nella ri-
spettiva serie di commedie. E quanto avviene anche nelle commedie
terenziane del 161, Eunuchus e Phormio: in entrambe l'autore di-
chiara di essere stato provocato e quindi costretto alla risposta.
Non conosciamo quale sia stata la prima critica di Luscio; Terenzio
dice solo che il vecchio poeta laesit prior ed egli contrattacca nel-
I’Eunuchus con i noti vv. 7-8:

qui bene vertendo et easdem scribendo male
ex bonis Graecis Latinas fecit non bonas

con quel che segue. Il Lanuvino, punto sul vivo, reagi con quel
giudizio che Terenzio riferisce in Phorm. 6. Il tutto avvenne nel
giro di pochi mesi, dato che le due commedie di Terenzio furono
rappresentate la prima in aprile, ai Ludi Megalesi, e la seconda in
settembre, ai Ludi Romani. Era mancato il tempo per stemperare la
polemica; le risposte si allacciano alle critiche puntualmente. L’uso
del presente dictitat e il valore frequentativo del verbo stanno ad
indicare la pregnanza della contesa e insieme la stizza incontenibile
del vetus poeta. Nel ribattere colpo su colpo Luscio estende la sua

(*) Su scriptura cfr. A. RoNcoNI, Interpretazioni, cit., p. 42. Per le affinita di
significato tra scribere e scriptura cfr. M. R. PosaNi, Osservazioni, cit., p. 107;
F. Arnaip1, op. cit., 1I, p. 132.



L’originalita del teatro di Terenzio 97

critica a tutta ’opera terenziana (quas antehac fecit fabulas), pro-
prio come aveva fatto il giovane antagonista nell’Eunuchus (Latinas
fecit non bonas). Egli non si difende dall’insinuazione del bene
vertere: ¢ il suo credo poetico. Gli scotta scribere male. Consape-
vole della duplicita del senso di questo verbo, sente la critica rivolta
al suo modo di elaborare i contenuti e in particolare al suo stile.
La risposta si appunta infatti in primo luogo sullo stile di Terenzio,
definito tenuis, e in secondo luogo sul contenuto delle sue com-
medie, tacciate di levitas.

Tenuis ¢ aggettivo da collocare nell’ambito retorico della elo-
cutio; oratio tenuis indica un certo livello dello stile. Ma Luscio
qui non sta catalogando stili, sfoga la sua rabbia. Tenuis va quindi
riportato a extenuare, assottigliare, rendere inconsistente. Al con-
fronto con la forza espressiva, immediata, corposa di Plauto e anche
di Cecilio (®), lo stile terenziano doveva apparire sine nervis (¥),
costruito com’era su una diversa selezione linguistica e un tipo di
dialogo che non ricercava a tutti i costi il yéAwg &k tfig¢ Aé&eag,
ma piuttosto un moderato yéAwg ék 1OV mpayudtwv. Non dove-
va essere difficile accreditare una tale immagine dello stile teren-
ziano presso il grosso pubblico romano (”), dal gusto scarsamente
affinato e non avezzo alle squisitezze formali. La noia suscitata ne-
gli spettatori dalla rappresentazione dell’Hecyra e il conseguente
abbandona del teatro da parte del populus stupidus (*) forniscono
una prova eloquente. La nuova arte di Terenzio era espressione di
un gruppo ristretto di uomini colti al di sopra della sensibilita media

(*) I giudizi sullo stile di Cecilio sono per lo pili costruiti sulla nota syncrisis
gelliana, Su I'argomento cfr. R. ArGeN1o, I! Plocium di Cecilio Stazio, « I1 mondo
classico» 7 (1937), pp. 359-368; O. BiaNco, op. cit., pp. 45-49; A. TraIlNa, Vortit
barbare, cit., pp. 43-53; In, Comoedia, Antologia della palliata, Padova 1969,
pD. 95:96; L. GAMBERALE, op. cit., pp. 3747.

(*¢) Su lo stile e la lingua di Terenzio manca uno studio d'insieme; cfr. tra
gli altri F. ArNALDI, La lingua di Terenzio, lingua da capitale, « Atene e Roma »
40 (1938), pp. 192-198, e L. PereLLy, Il teatro rivoluzionario di Terenzio, Firenze
1973, p. 199 ss. Per la biblografia essenziale sull’argomento si veda l'Appendice bi-
bliografica di D. Nardo alla trad. ital. del volume H. HAFFTER, Terenzio ¢ la sua
personalita artistica, cit., pp. 141-142.

() Cfr. A. RoNcoNI, Interpretazioni, cit., p. 145; E. PARATORE, Il teatro latino
nei suoi rapporti con il pubblico antico, cit., p. 67.

(**) Ter. hec. 4.



98 Luciano Cicu

popolare (”). La stizza biliosa del letterato aveva acuito lo spirito
critico, come spesso accade, e fatto cogliere al vecchio poeta I’es-
senza e la novita dell’arte terenziana, che per il Lanuvino era tut-
t’altro che arte.

La critica del secondo emistichio del verso citato si estende
quindi al contenuto. La scriptura & levis perché mancano scene,
episodi, personaggi intonati alla gravitas ceciliana. Il vetus poeta,
imitatore di Cecilio, « con la cieca grettezza degli epigoni » (), la
riteneva essenziale ed egli stesso forniva nelle sue commedie esempi,
come quello della cerva che prega e implora, messi in ridicolo da
Terenzio perché contrari alla norma del prepon (*). Egli infatti,
come sottolinea Evanzio (3, 5), rifiuta sia la tragica altitudo sia la
mimica vilitas e preferisce il giusto mezzo fra i due estremi che
sara caro a Cicerone (De opt. gen. orat. 1) e ad Orazio (Ars 89).
Terenzio insomma « vuole che la tragedia resti tragedia e la com-
media commedia » (%), e cid 'sia dal lato contenutistico, con una
scelta di personaggi e scene « convenienti », sia dal lato formale,
dove per lo stesso principio respinge la mescolanza di A&€ig
kopwkn e di Aé€ig Tparywkn.

-Ancora una volta cid che per Terenzio & virtus, per Luscio &
vitium. Oratio e scriptura di Phorm. 6 sono dunque la risposta pun-
tuale e articolata di Luscio Lanuvino al terenziano scribere male di
eun. 7. In tutta la questione c¢’¢ un dato importante da rilevare:
i due commediografi possono criticarsi a vicenda e fare dell’ironia
perché entrambi hanno viva la coscienza che le commedie sono
frutto del loro ingenium e quindi originali. E ovvio che ogni discus-
sione sarebbe caduta se al centro della polemica vi fosse stata la

commedia greca, la cui perfezione non era possibile mettere in
dubbio.

(*) Sul problema cfr. E. PARATORE, Il teatro latino nei suoi rapporti con il
pubblico antico, cit., p. 67.

(®) E. ParATORE, Storia del teatro latino, cit., p. 158.

(%) Sulla questione cfr. A. RoNocoN1, Interpretazioni, cit., p. 143; M. R. Posani,
Osservazioni, cit., p. 106.

() A. RoNcoNI, Interpretazioni, cit., p. 43.



Loriginalita del teatro di Terenzio 99

d) Facere

Rimane da esaminare 1’'uso e il significato di facere. Il termine
compare spesso in tutti i prologhi con un’ampia area semantica che
comprende sostanzialmente due settori: il primo & quello generico
che indica il « fare », il « fare si che »; il secondo assimila facere
a scribere (°) al punto da sostituirlo quando cid sia richiesto da
ragioni di eufonia (Andr. 2 s.; eun. 36 s.), ma non ne raccoglie la
particolare accezione riguardante la stilistica. Facere fabulam &
sintagma formulare che designa la composizione della commedia
sia da parte dello scrittore greco che di quello latino. Una espan-
sione & facere fabulas latinas (eun. 33), nella quale affiora la con-
cezione del ricreare le commedie greche, di dare loro cittadinanza
romana, di farle latine a particolari condizioni. Non v’¢ comico del-
la palliata che non sia convinto di ciod, al punto che il primo che
trasporta a Roma una commedia della Nea ne diventa quasi il nuo-
vo proprietario, la rende privati iuris; se un altro comico latino vi
attingesse in qualche maniera, si renderebbe colpevole di furtum,
ciog di alienazione di parte della proprieta altrui. Facere, insomma,
nella sua accezione pill tecnica si presenta come un calco dal greco
motelv, il verbo che indica appunto l'operare del mownmig, del-
Partifex, che con il suo lavoro costruisce e crea nuove opere ed ha
coscienza di creare.

In chiusura di questa prima parte della ricerca si pud trarre
una sintesi dai vari elementi emersi dall’esame dei prologhi, dagli
echi terenziani in Cicerone, dagli indizi estetici e dagli esiti del-
Pindagine su alcuni termini chiave. Non si pud che avere una con-
clusione: Terenzio aveva raggiunto una documentata coscienza
della originalita della propria opera. Facere de integro comoedias
di andr. 26 risulta essere pertanto la naturale espressione di una
matura e orgogliosa convinzione.

(*) Sul problema si sofferma M. R. Posani, Osservazioni, cit., p. 112.



100 Luciano Cicu

II

Se ¢ vero che « lo studio della letteratura deve tener conto del-
le condizioni storiche nelle quali sono maturate le singole opere,
delle esigenze alle quali esse dovevano rispondere, delle tecniche
e degli strumenti di cui potevano servirsi » (*), I’indagine filologica
appare incapace per limiti intrinseci a dare risposte corredate di
cause e motivazioni. Solo a momenti queste affiorano a indicare
Porigine di determinate scelte estetiche di Terenzio, mentre in gran
parte rimane in ombra ’humus in cui affondano le radici dell’arte
terenziana, i retroterra cio€ umani, culturali, politici che ne hanno
alimentato sensibilitd e intelligenza. E percid necessario, in primo
luogo, penetrare nello spirito dei tempi, respirarne, per cosi dire,
I’atmosfera, individuandone le componenti e le reciproche relazioni.
Su questo sfondo sara possibile delineare e comprendere sia le posi-
zioni politico-culturali del gruppo scipionico, presso il quale operava
Terenzio, sia le opinioni e gli atteggiamenti degli avversari del poeta
e dei loro possibili protettori. Ed & forse in tale contesto che si
potra trovare una risposta al problema del perché un poeta giovane
come Terenzio, dal successo cosi limitato, con fiaschi clamorosi
alle spalle, fosse potuto divenire oggetto di una critica cosi spietata
e ossessiva. '

I tempi.

Nella prima meta del II secolo a.C. la societd romana subi
vasti e profondi mutamenti negli equilibri economici, sociali, poli-
tici e culturali (). Avvenimenti come la seconda guerra punica e

(*) R. WELLEK - A. WARREN, Teoria della letteratura, Bologna 1965 (New York
1963; trad. it. di P. L. Contessi), p. V.

(¢%) Per il quadro storico si sono attinti elementi tra gli altri dai seguenti
- studi: G. DeE SaNncris, Storia dei Romani, IV 12, Firenze 1969 (Torino 1923);
M. Rostovzev, Storia economica dell’Impero Romano, Firenze 1973 (Oxford 1926;
trad. it. di G. Sanna) pp. 12-18; R. SYME, La rivoluzione romana, Torino 1962
(London 1939; trad. it. di M. Manfredi), pp. 15-22; G. TisnEerri, Sviluppo del
latifondo in Italia dall'epoca dell’eta graccana al principio dell’Impero, « Rela-



L'originalita del teatro di Terenzio 101

la successiva espansione mediterranea della potenza romana, le re-
lazioni sempre piu strette e feconde con le civiltd ellenistiche e
orientali, non potevano passare senza lasciare traccia.

Sul piano economico si registrano alcuni fatti di importanza
fondamentale per il futuro assetto sociale e il mutamento dei co-
stumi. Senza interruzione, in un cinquantennio affluiscono a Roma,
come bottino di guerra, ingenti capitali, che se da un lato rimpin-
guano lerario statale, permettendo tra l’altro la realizzazione di
grandiosi lavori pubblici, dall’altro favoriscono anche l’accumula-
zione di ricchezze, inusitate per i tempi, nel gruppo delle famiglie
egemoni.

L’abbondante liquidita non provoca per il momento inflazione,
ma stimola P’attivita commerciale e 'importazione di merci estere
di ogni genere per soddisfare i nuovi bisogni ed i massicci investi-
menti mobiliari e immobiliari. I primi sono appannaggio della emer-
gente classe equestre, i secondi della classe senatoria. Questa, infatti,
seguendo la tradizione, rafforza ed amplia il suo patrimonio di terre,
occupa tratti vastissimi di ager publicus e, nella tendenza al lati-
fondo, invade in maniera pilt 0 meno coercitiva i poderi limitrofi
dei piccoli coltivatori diretti, rovinosamente indebitati per le lun-
ghe assenze dovute al servizio militare. I1 latifondo & favorito anche
da un altro macroscopico fenomeno: I'incremento massivo, concen-
trato in tempi piutiosto brevi, del numero degli schiavi. Ne giunge
in Italia una sterminata teoria. I prigionieri di guerra forniscono
il contingente piti cospicuo, ma non mancano gli schiavi per debiti,
specie nelle provincie, quelli d’allevamento e quelli immessi sul
mercato dalla pirateria. L’abbondanza dell’offerta contiene i prezzi.
Ne consegue che una manodopera cosi a buon mercato rende pitt

zioni del X congresso internazionale di scienze antiche», Firenze 1955, II,
pp. 235-292; F. CassorLa, I gruppi politici romani del III sec. a.C., Trieste 1962,
pp. 5-107; 375-403; 1. TouTAIN, L'economia antica, Milano 1968 (Paris 1927; trad. it.
di F. Coarelli), pp. 238-260; L. Cracco RucGINi, Esperienze economiche e sociali
nel mondo romano, in Nuove questioni di storia antica, Milano 1968, pp. 700-721;
J. Voer, La repubblica romana, Bari 1975 (Freiburg i.Br. 1968; trad. it. di
V. Omodeo e C. Gronda), specialmente pp. 127-264; T. FraNK, Roma, in « Univer-
sita di Cambridge, Storia antica», VIII 1, Roma e il Mediterraneo 218-133 a.C,,
Milano 1971 (London 1965; trad. it. di C.- Pagliara), pp. 453487; S. L. UTCENKo,
Cicerone e il suo tempo, Roma 1975 (Mosca 1971; trad. it. di F. Bresciani),
pp. 10-71,



102 Luciano Cicu

economica la conduzione del latifondo e piit elevato il reddito netto.
La produzione risente della domanda di mercato e della concor-
renza, per cui si assiste ad una progressiva sostituzione delle pro-
duzioni italiche tradizionali, come il frumento, con altri beni che
offrono margini di guadagno pilt consistenti, come I’olio e il vino.

Lo sfruttamento degli schiavi € spesso razionale e soggetto per
lo pitt alle ferree leggi della produttivita e dell’efficienza; Catone ne
lascia una significativa testimonianza (). Naturalmente lo spazio
occupato dagli schiavi nei vari settori del mondo del lavoro viene
sottratto ai liberi lavoratori. In breve tempo si forma cosi una nuo-
va classe, un sottoproletariato urbano, composto dagli ex coltivatori
diretti ("), divenuti nullatenenti, disponibili ormai al miraggio del
bottino di guerra piut che al lungo e ingrato lavoro dei campi, e
dai disoccupati mercenari agricoli e artigiani. Queste masse forni-
.scono il maggior numero di clientes, che conducono una vita paras-
sitaria, senza dignita, disposti a tutto per il loro patronus.

Su un gradino piit alto vanno collocati quegli strati plebei
meno disposti alla rassegnazione e pilt sensibili e combattivi sul
piano politico, che forniranno la base sociale alle battaglie dei
Gracchi e del partito democratico. A meta strada fra la classe se-
natoria e la plebe emerge e si afferma in quest’epoca la classe dei
cavalieri. La si potrebbe paragonare ad una attiva e intraprendente
borghesia, con la sua mentalita efficientistica e pratica, incontrastata
dominatrice del settore della ricchezza mobiliare. Essa € presente sui
mercati internazionali, prende le commesse dello Stato, costituisce
societa per azioni, non durature, ma finalizzate alla raccolta dei
capitali per la realizzazione delle grandi opere pubbliche, esige le
tasse in provincia spesso con durezza implacabile. Il suo peso poli-
tico cresce rapidamente, sfruttando a suo vantaggio I’antagonismo
tradizionale fra le classi.

I precedenti equilibri ne risultano profondamente mutati. 11

(%) Cato de agr. 2, 7: servum senem, (servum) morbosum vendat, patrem
familias vendacem, non emacem esse oportet. Sul problema si veda anche PLUT.
Cato Maior 5, 1-2.

(%) Sul problema cfr. J. ToutaIN, L'economia antica, cit., p. '244; C. GaLLIng,
Protesta e integrazione nella Roma antica, Bari 1970, p. 28.



Loriginalita del teatro di Terenzio 103

potere politico, e quindi la lotta per la guida dello Stato, rimane
perd ancora nelle mani degli Ottimati, le cui fazioni non disdegnano,
- pur di conseguire i loro fini particolari, di cercare alleanze nelle
classi subalterne. La solidarieta della classe senatoria si registra in-
fatti quasi esclusivamente nei processi de repetundis, di concussio-
ne, per ovvii motivi di corporazione, ma per il resto i ceti nobiliari
appaiono divisi in gruppi in concorrenza e in lotta per la conquista
e il mantenimento del potere. Mancava per la spinta alla coesione e
all’'unita la paura di un movimento politico forte e agguerrito che ne
insidiasse 1’egemonia. Solo in epoca graccana infatti gli interessi
intaccati e la comune necessita di difesa spinsero la classe senatoria
all’unanimita.

La lotta per il potere all’interno della classe era dura, senza
esclusione di colpi, e utilizzava tutti gli strumenti possibili, dalla
religione alla calunnia, dai processi alla polemica letteraria (%).
Le fazioni contrapposte si ritrovavano intorno a famiglie di antico
e consolidato prestigio militare e politico (°) o a nuovi gruppi di
potere, coagulatisi intorno a leaders capaci e battaglieri. Esse, oltre
che in precise finalita politiche, si riconoscono ben presto in nuclei
dalle idee e dagli atteggiamenti comuni, che configurano una certa
concezione della vita, una specie di ideologia insomma con una sua
coerenza.

Sotto questo profilo il problema di un giusto rapporto con la
civilta greca, di confronto, di assimilazione critica o di rifiuto, di-
viene uno dei principali terreni di lotta. Da un lato si forma un
movimento filelleno (*) con diversificazioni interne, dall’altro il
« partito » di chi, in difesa della piti rigida tradizione quiritaria e
dei suoi valori e pregiudizi, ritiene doveroso rifiutare categorica-
mente gli influssi del mondo greco (). Nel primo recita una parte

(%*) Questa affermazione trova conferma nello studio di L. Ferrero, Storia
del Pitagorismo nel mondo Romano (dalle origini alla fine della Repubblica),
Torino 1955, pp. 177-199.

(¥) Cfr. R. SYME, op. cit., p. 13; L. FErrero, op. cit,, pp. 182-183. Il quadro
storico relativo & lucidamente presentato da G. DE SaNcrt1s, op. cit., p. 561 ss.

(™) Sul filellenismo si veda E. FRAENKEL, Il filellenismo dei Romani, « Studi
Urbinati » 31 (1957), pp. 5-36, in particolare p. 11.

(") Cfr. tra gli altri J. Voer, op. cit., p. 226; T. FraNk, Storia di Roma, I,
Firenze 1974 (New York 1923; trad. it. di M. Fazio), p. 195 ss.



104 Luciano Cicu

di primo piano la famiglia degli Scipioni e quelle dei loro amici,
nel secondo spicca la figura di Catone. Ovviamente le due fazioni
avevano motivi ben concreti per il loro scontro, non ultimi i diffe-
renti programmi di politica estera, legati a precisi interessi impe-
rialistici ed economici; ai fini di questo studio importa perd sotto-
lineare le differenze della loro Weltanschauung e della loro forma-
zione culturale.

Gli Scipioni.

I1 filellenismo degli Scipioni, che si manifesta all’inizio del
secolo con la proclamazione della liberta della Grecia da parte di
Lucio Flaminino, perdura e si concretizza nell’ospitalita che essi
offrono a elleni come Polibio e pili tardi Panezio, in omaggio alla
loro dottrina; questo li circonda di un prestigio inarrivabile. In
questa temperie spirituale si giustifica il comportamento di Corne-
lia (), madre dei Gracchi, solita raccogliere intorno a s&, come una
nobildonna del settecento, i migliori ingegni greci residenti a Roma
o di passaggio. Ma anche Cornelia, & utile ricordarlo, era una degli
Scipioni. La loro ammirazione per la civiltd greca & critica e intel-
ligente (”); in quegli aristocratici la coscienza della supremazia po-
litico-militare di Roma e della sua contemporanea inferioritad cul-
turale e artistica suscita il desiderio della comprensione del mondo
ellenico, mentre ['orgoglio nazionalistico li esorta ad emulare la
produzione letteraria greca nel tentativo di eguagliarne i livelli.
Essi rifuggono da ogni eccesso o fanatismo (). Ne offrira una tarda
conferma il poeta del Circolo scipionico, Lucilio, con la sua satira
contro gli smoderati filelleni, come quell’Albucio, noto per il suo
ridicolo grecizzare (graecari).

Quando si parla di Scipioni, specie dal punto di vista cultu-
rale, il pensiero corre naturalmente al famoso Circolo. Sembra per-
tanto opportuno sottolineare che il Circolo di Lelio e di Scipione

(™) H. I. MarroU, Storia dell’educazione nell'antichita, Roma 1971> (Paris
1964%; trad. it. di U. Massi), p. 329; T. Frank, Roma, cit., p. 480.

() Sul problema si veda J. Vocr, op. cit., p. 227.
(™) Cfr. M. PoHLenz, La Stoa, cit., 1, p. 542.



L'originalita del teatro di Terenzio 105

Emiliano ¢ soltanto l’erede e il continuatore di una linea di ten-
denze maturate nell’ambiente scipionico gia dall’inizio del secolo.
Uomini come P. Cornelio Scipione (*), che aveva coltivato gli otia
letterari in maniera esclusiva, o come Emilio Paolo, che dal bottino
immenso dedotto dalla Macedonia tenne per s¢ la biblioteca di
Perseo, rivelando una evidente sensibilitd culturale, non dovevano
essere fenomeni isolati.

Draltra parte le carriere politiche () avevano sempre il soste-
gno di altre famiglie imparentate o comunque alleate per interessi,
orientamenti, tradizione. Tra queste bisogna cercare gli uomini che
si identificavano nella concezione di vita scipionica e che & possi-
bile ipotizzare come un gruppo abbastanza omogeneo (non solo in
politica) attivo in tutta la prima meta del II secolo a.C.. Non c’e
dubbio che il loro impegno fosse in maniera precipua politico.
Cid non impedi che essi si creassero uno spazio dove coltivare e
situare interessi di natura diversa, non sempre necessariamente fina-
lizzati ad obiettivi di potere. Cominciava insomma ad instaurarsi
quel gusto dell’otium disinteressato, che permarra nel costume delle
classi dominanti di Roma per molte generazioni.

Il processo fu graduale. Scipione Africano non aveva ad esem-
pio lesinato le sue simpatie verso il Pitagorismo e un certo misti-
cismo né la sua protezione ad artisti come Ennio ("). Neanche gli
avversari disdegnavano di usare gli stessi mezzi, se fecero bruciare
i cosidetti « Libri di Numa » (") e se si servirono di Plauto per
diffondere le idee di Catone e del suo partito (). Tutto era insom-
ma funzionale a disegni egemonici e faceva parte di una strategia.
Con questi mezzi ’Africano riusci a mantenere il potere per circa
un decennio. La popolarita, sostenuta, oltre che dalla gloria mili-

(™) Sul personaggio cfr. Cic. Brut. 19, Ti.

() Si veda sul problema R. SYME, op. cit, p. 15 ss.; T. FranK, Roma,
cit., p. 479.

(™) Cfr. L. FERRERO, Op. cit., p. 196 ss.
(™) L. FerrERO, Op. cit., p. 213.

(®) Sul problema cfr. I. LaNA, Terenzio e il movimento filellenico in Roma,
« Riv. Fil. Class.» 25 (1947), pp. 44-80, 155-175; F. Deria Cortg, Da Sarsina a
Roma, Firenze 1952, p. 76; A. RoNooN1, Interpretazioni, cit., p. 146.



106 Luciano Cicu

tare, anche dai mit1 diffusi con fini di propaganda (*), gli permise
di imporre magistrati e decisioni, e di porsi talora al di sopra delle
leggi, stabilendo un pericoloso precedente per la successiva storia
romana. Perduto il potere ad opera specialmente di Catone, il grup-
po che ruotava intorno al prestigio dell’Africano, trascurd il Pitago-
rismo, superato nella sua funzione di supporto di potere, e si apri
invece alle influenze stoiche, pilt vicine alla moralitd quiritaria e
valida base ideologica dell’imperialismo romano, come doveva con-
fermare Panezio, e di dominio di classe (). Lo Stoicismo non aveva
pitt la funzione precipua di strumento di battaglia politica, come
pure esulava da questa logica ’attenzione verso i problemi della
retorica e dell’arte e di una rinnovata visione dell’'uomo e del suo
operare. In questa elaborazione essi comunque venivano a scon-
trarsi ancora una volta con gli avversari di sempre, fautori di un
conservatorismo gretto e utilitaristico.

La « liberalitas ».

La stubita opulenza aveva creato anche nuovi problemi edu-
cativi, soprattutto nei rapporti con l’uso della ricchezza. Fino ad
allora la societa romana era stata prevalentemente agricola ed anche
i patrimoni pilt consistenti non permettevano altro che una tran-
quilla agiatezza. Si pensi a tanti personaggi terenziani preoccupati
per le spese dei figli. I loro patrimoni sono in genere di recente
formazione e messi insieme con i frutti di bottini militari o con la
fatica diuturna nei campi (). Nessuna sorpresa dunque se la virtl

(*) Cfr. L. Ferrero, op. cit., p. 213.

() I1 diritto a governare gli Scipioni e gli aristocratici a loro vicini lo
giustificano anche con il possesso di quelle virtl stoiche come la liberalitas, la
magnitudo animi, la beneficentia, usate per il bene della comunita (cfr. M.
PoHLENZ, L’ideale di vita attiva secondo Panezio, cit., p. 70 ss.), che erano in
parte ispirate al mos maiorum, ma in parte frutto dei tempi nuovi e delle
mutate condizioni politiche ed economiche. Lo stoicismo aveva il pregio di
offrire una chiara definizione filosofica, non priva del fascino di un certo
intellettualismo.

() Si veda ad esempio il personaggio di Menedemo nell’Heautontimorumenos
e quelli di Demea e Micione negli Adelphoe.



L'originalitd del teatro di Terenzio 107

principale era considerata la parsimonia (*), o come direbbe L. Bat-
tista Alberti, la « masserizia » (). Il lusso era ritenuto uno spreco
intollerabile e superfluo non solo in tempo di guerra, ma dannoso e
corruttore dei costumi anche in tempo di pace (*). Sulla severa di-
sciplina di vita era stata costruita la potenza del popolo romano.
Era questa la linea su cui si attestava Catone che, combattendo la
sua battaglia conservatrice, si attirava i consensi dei passatisti, ma
anche l'ostilita dichiarata delle ricche ed eleganti matrone, frustrate
nella loro vanita. Il tentativo moralizzatore era perd destinato a
fallire, data la nuova realtd economica. A nulla valsero tutti i suoi
sforzi per arginare l'invadenza della civilta e della cultura greca,
principale indiziata del processo di corruzione del popolo quirita, a
nulla valsero le leggi che fece votare dai vecchi senatori.

I filelleni, e tra questi gli Scipioni, elaborarono a loro volta
una opposta filosofia di vita e di comportamento, pilt adeguata ai
tempi. Alla « masserizia » essi contrappongono la liberalitas (*),
che se non ¢ ancora la « liberalita » dei signori medioevali, le &
comunque molto vicina. Essa si concretizza in una certa sprezzatura
nell’'uso della ricchezza, che diventa il sigillo della nuova nobilta di
spirito a fronte della grettezza antica. Nasce proprio dall’abbon-
danza dei beni e dalla fine delle ristrettezze di una sofferta agia-
tezza. E un segno dei tempi nuovi. La liberalitas diviene uno stile
di vita; non solo essa si manifesta come generosita nel donare e

(®) Significativo in merito quanto dice CaTonE, frg. 128 Malc.: ego iam a
principio in parsimonia atque in duritia atque in industria omnem adulescentiam
meam abstinui agro colendo, saxis Sabinis, silicibus repastandis atque conse-
rendis. Una conferma si ha in PLut. Cato Maior 4, 4. Si veda inoltre A. TRAINA,
Coniectanea, « Maia » 5 (1952), p. 283; F. DeLLA CortE, Catone censore, cit., p. 23.

(*) Su questi concetti cfr. H. I. Marrou, op. cit., pp. 317-318.

(*) Basti qui ricordare in proposito la lotta pro e contro la lex Oppia (Liv.
34, 1-8). Sulla questione cfr. G. DE Sancrtis, Storia dei Romani, cit., I, p. 566.

(*) Su questi concetti cfr. H. I. Marrou, op. cit., p. 318 ¢ S. Prerg, Il con-
cetto di « liberalitas » nelle commedie di Plauto e di Terenzio, « Convivium » 15
(1947), p. 272. 11 culto della liberalitas presso gli Scipioni ¢ attestato da Prur.
Aemil. Paul. 28, 10: « La gente apprezzava soprattutto la generosita e la magna-
nimita di Emilio, per cui non volle vedere nemmeno l'argento ¢ l'oro ammas-
sati in grande quantiti nei tesori reali» (questa e le seguenti citazioni di Plu-
tarco sono tratte dalla trad. it. di C. CaReNA, Plutarco, Vite parallele, Verona
1974). Per la liberalitas praticata da Scipione Emiliano cfr. PoLys. 31, 23.



108 Luciano Cicu

superiorita sui beni materiali, ma anche come una nuova maniera
di essere dell’humanitas, estesa talora anche agli schiavi ("), che
sancisce i nuovi comportamenti sociali, improntati al rispetto della
personalita altrui, e che favorisce la cura dello sviluppo interiore,
secondo quell’ideale di armonia e di decorum etico-estetico (*) che
tanto affascinera Cicerone.

La liberalitas indica anche una nuova concezione educativa, un
rapporto diverso da quello tradizionale tra padre e figlio e in partico-
lare una nuova formazione del giovane secondo i canoni dell’humani-
tas e i compiti di un rinnovato impegno civile. Un esempio di questo
modo di educare i figli si legge nella vita plutarchiana di Emilio Pao-
lo. L’illustre consolare volle per i figli una educazione « sia nazionale
e tradizionale, quale egli aveva ricevuto, sia, con pilt grande ambi-
zione, di tipo ellenico. Pose intorno ai giovinetti non soltanto gram-
matici, filosofi, retori, ma anche scultori, pittori, addestratori di
cavalli e di cani, maestri di caccia, tutti di nazionalita ellenica » (*).
All’opposto concepiva I’educazione M. Porcio Catone. Plutarco, nel-
la Vita, racconta che « appena il figlio comincio a capire, Catone lo
prese con s¢ e gli insegnd a leggere e a scrivere, quantunque avesse
in casa uno schiavo compito, di nome Chilone, che insegnava gram-
matica a molti ragazzi. Percio si trasformo in maestro di gramma-
tica, di diritto, di ginnastica e insegnd al figlio la scherma, ’equi-
tazione, persino il pugilato, a resistere il caldo ed il freddo, ad
attraversare a nuoto agevolmente le onde vorticose ed impetuose del
Tevere » (™). Scrisse di proprio pugno anche una storia di Roma
come manuale per il proprio figlio. Tutto cid in ossequio alla tradi-
zione latina del pater familias. Catone era infatti convinto che « il
giorno in cui i Romani si fossero lasciati contaminare dalla lettera-
tura ellenica avrebbero perso il dominio del mondo » (). Ribadi

(¥") Significativo il personaggio di Sosia nella prima scena dell’Andria,
aggiunta terenziana, com’¢ noto, al testo menandreo.

(*) Sulla questione cfr. M. PoureNz, L'ideale di vita attiva secondo Panezio,
cit,, specialmente p. 98 ss.

(*) PLut. Aemil. Paul. 6, 9.
(*) PLut. Cato Mai. 20, 6.
(") PLut. Cato Mai. 23, 2.



L'originalita del teatro di Terenzio 109

questa sua avversione al mondo greco nell’affare dei filosofi venuti
da Atene a Roma nel 155 per ottenere uno sgravio della multa
inflitta ai loro concittadini su istanza degli Oropi e per decisione
dei Sicioni. Nell’attesa di essere ricevuti dal senato Carneade, Dio-
gene e Critolao si erano impegnati in una serie di lezioni e confe-
renze. Specialmente Carneade affascind i giovani con i suoi discorsi.
« Come una folata di vento — dice Plutarco — mise a rumore la
citta » (*). Ebbene in quella circostanza Catone si fece promotore
di un rapido allontanamento dei tre filosofi dalla citta per la « sua
avversione verso la filosofia in generale e un disprezzo per tutta
I’arte ellenica, dettato da fierezza » (). A ben considerare, anche
il suo rem tene, verba sequentur trova giustificazione nel rifiuto di
quanto era greco e in particolare della retorica.

Date le premesse ¢ facile ipotizzare che lo scontro sulle conce-
zioni educative dovette essere piuttosto aspro e violento (). Con
una tale idea dell’educazione e della cultura non ci si poteva che
scandalizzare per il comportamento di Emilio Paolo e dei suoi amici,
che ne avranno senza dubbio condiviso i metodi. A questo bisogna
aggiungere che la nuova opulenza avra quasi certamente moltipli-
cato, come suole avvenire, gli allettamenti e le attrattive per le
giovani generazioni (*) che, com’¢ proprio dell’eta, non si saranno
fatti pregare per divertirsi, scandalizzando i vecchi brontoloni, di-
mentichi delle scappatelle della loro giovinezza. Ma quello che
maggiormente doveva colpire era la fiducia concessa ai figli dai
padri: e l'assenza di quella certa ruvidezza autoritaria, cosi salu-
tare a parere dei conservatori, e adatta a fare dei veri uomini.
Pitt di tutto doveva apparire preoccupante la passione per la cultura
greca, quel ricorrere ai maestri greci, spesso schiavi di condizione,
come se si volesse dichiarare la fine di un mondo ritenuto rozzo e

(**) PLut. Cato Mai. 22, 5.
(*) PLut. Cato Mai. 23 b.

(**) Sul problema cfr. C. GALLINI, Protesta e integrazione nella Roma antica,
cit., pp. 30-32.

(**) Cfr. F. DrLLa Corte, Catone censore, cit., p. 90.



110 Luciano Cicu

vecchio per sostituirlo con uno caratterizzato dal buon gusto, dalla
raffinatezza dei costumi e delle idee, che aveva perd il sommo di-
fetto di non essere latino. Un insulto insomma a tutta la tradizione.
E, dati i tempi, non era davvero poco.

Il teatro di Terenzio nella polemica.

Il teatro di Terenzio & buon testimone di tutto cid. Se le com-
medie erano rielaborazione di esemplari greci, i temi prescelti dal
poeta sapevano di attualita (*) ed erano immersi nella realta dei
tempi. Il teatro si prestava pilt di ogni altro genere letterario alla
battaglia delle idee, per la presa diretta con un pubblico assai
vasto e difficilmente raggiungibile attraverso altri canali con la me-
desima efficacia.

Non ¢ difficile intuire che dietro la polemica letteraria si pro-
filano motivi estranei alla letteratura. Ancora una volta i prologhi
terenziani sono preziosi suggeritori di notizie, che aprono alla dedu-
zione il sipario su un mondo di vivaci contrasti. Vi si intravvede un
dibattito letterario assai pilt acceso di quanto possa apparire ad una
indagine superficiale (”). Il clima era particolarmente infuocato nel-
le discussioni intorno al teatro, uno dei pochi generi letterari che
avesse posto a Roma capisaldi sicuri e riconosciuti e che fosse vera-
mente popolare. Le novita dovevano essere accolte con molta diffi-
denza, come era nella mentalitd dell’epoca, ma suscitavano inte-
resse e talora riuscivano ad imporsi. Era stata la sorte di Cecilio,
che aveva stentato a far presa sul pubblico proprio per la diversita
dal teatro di Plauto, riuscendo poi ad affermarsi con I’aiuto di un
grande attore.

Piu si approfondiva la conoscenza della letteratura greca, pitt
si delineavano i contorni dei problemi e si consolidava la conquista
di un mondo di valori critici da usare come metro di giudizio e
come insegnamento per le opere scritte e da scrivere. Dovettero for-
marsi autentiche correnti o scuole, all’'ombra della protezione del-

(*) Sulla questione si veda L. PerRELLI, op. cit., p. 41.
() Cfr. E. ParaTORE, Poetiche e correnti letterarie nell’antica Roma, cit., p. 42.



L’originalita del teatro di Terenzio 111

l'incipiente mecenatismo (). Dove altrimenti si potrebbero collo-
care Luscio Lanuvino e quegli autori minori di palliate o forse
semplici cultori di cose di teatro che disquisiscono con tanto acca-
nimento sulla legittimita dell’'uso della contaminatio e sul decorum
dell’opera d’arte? La compattezza degli isti di Andr. 15, che ritor-
nano con ogni probabilita in heaut. 16 a ribadire il loro credo cri-
tico, avverso al contaminari, non appare mai incrinata in Terenzio.
Essi sono probabilmente seguaci di Cecilio, come lo stesso Lanu-
vino (”); lo lascia intuire ’esclusione del nome di Cecilio dall’elen-
co dei grandi poeti comici (andr. 18): argumentum ex silentio dun-
que che trova perd conforto nella loro scelta della obscura diligentia
e di certa gravitas di stampo ceciliano, forse esagerata. La loro bat-
taglia era essenzialmente lctteraria e verteva sui modi di fare le
palliate. Luscio Lanuvino emerge tra costoro per la virulenza dei
suoi attacchi non solo letterari, ma anche personali. Il vetus poeta
¢ significativamente isolato nel prologo dell’Heautontimorumenos
dai malevoli, come pure & solo nelle polemiche dell’Eunuchus e del
Phormio ad attaccare e a difendersi; non compare affatto nel pro-
logo degli Adelphoe. La sua assenza in questa commedia lascia
supporre che i critici possano anche non essere gli stessi dell’Andria,
ma un altro gruppo. Le osservazioni dei malevoli delle altre com-
medie si limitavano ad aspetti letterari, senza mai scendere ad am-
biti personali. Questi invece non solo accusano Terenzio di plagio,
ma rispolverando una vecchia insinuazione del Lanuvino sulla pre-
sunta incapacita di Terenzio di scrivere commedie senza 'aiuto dei
suoi protettori, tentano di accreditarlo presso il pubblico nel ruolo
non certamente onorifico di prestanome. E sintomatico che cid av-
venga proprio in questa commedia, dove si affrontano con ogni
probabilita la liberalitas scipionica e la duritia catoniana.

In quest’accusa ripetutamente ribadita — Terenzio usa il fre-
quentativo adiutare — sta forse la chiave per comprendere i motivi
di una polemica eccessivamente aspra. E necessario intanto indivi-
duare subito chi sono i personaggi che proteggono Terenzio e perche
si trovano coinvolti in una disputa fra letterati.

(**) Si veda sul problema L. Ferrero, op. cit., p. 197.

(®) Cfr. tra gli altri E. PArATORE, Storia del teatro latino, cit., p. 158. Di
opinione diversa H. HAFFIER, op. cit., p. 26.



112 Luciano Cicu

Gli « amici » e gli « homines nobiles ».

Riconsideriamo attentamente i passi di heaut. 22-25 e adelph.
15-21. Nel primo Terenzio riferisce la maldicenza del Lanuvino:

Tum quod malevolus poeta dictitat

repente ad studium hunc applicasse musicum
amicum fretum, haud natura sua

arbitrium vestrum, vestra extimatio

valebit.

Nel secondo riporta le insinuazioni di critici non ben determinati:

Nam quod isti dicunt malevoli, homines nobiles
hunc adiutare adsidueque una scribere

quod illi maledictum vehemens esse existimant
eam laudem hic ducit maximam, cum illis placet
qui vobis universis et populo placent

quorum opera in bello, in otio, in negotio

suo quisque tempore usus est sine superbia.

Balza evidente alla prima osservazione la differenza di tono
dei due passi. In heaut. 22 ss. Luscio Lanuvino, I’avversario di
sempre, mette in dubbio I’autenticita della vocazione teatrale di Te-
renzio e coglie 'occasione per introdurre, pur con tono di elogio,
gli amici, indicandoli come i veri autori delle commedie. Il giovane
poeta invoca in sua difesa la stima che egli si & conquistata presso
il pubblico. Nel secondo passo non si parla pitt di amici, ma di
homines nobiles; Pinsinuazione parte non dal vetus poeta, ma da
non ben identificati malevoli. Questa volta perd, a differenza della
prima, Terenzio confessa e direi quasi proclama I’aiuto continuo
degli homines nobiles e il loro costante una scribere lo ascrive a suo
onore € vanto.

Due atteggiamenti dunque, due situazioni, due interlocutori
diversi e molti punti oscuri. Chi erano gli amici di heaut. 22 e chi
gli homines nobiles di adelph. 15? Si trattava delle stesse persone?
C’¢ un dato sorprendente nella storia delle interpretazioni di questi
luoghi terenziani: commentatori antichi e moderni identificano gli
amici con gli homines nobiles; in tanta fluiditd di interpretazioni



L'originalita del teatro di Terenzio 113

terenziane, questo sembra un dato acquisito. Eppure da questa
identificazione nasce una serie di contraddizioni irrisolte, che af-
fiorano quando si cerca in concreto di indicare chi siano i perso-
naggi adombrati nelle due commedie.

La vita suetonio-donatiana di Terenzio presenta due ipotesi di
individuazione: la prima, che risale a Porcio Licino (™), a Cice-
rone (), a Nepote () e a Quintiliano (), identifica gli amici e gli
homines nobiles con Scipione Emiliano e Lelio. Santra invece ap-
punta la sua attenzione sul passo di adelph. 15 ss. e ritiene impro-
babile tale ipotesi, perché i due personaggi erano troppo giovani
all’epoca dell’attivita di Terenzio; le caratteristiche degli homines
nobiles sono proprie di uomini di successo, con un ampio prestigio,
conquistato sui campi di battaglia e nell’amministrazione della cosa
pubblica. Percid egli propone di identificarli con C. Sulpicio Gallo,
« uomo colto, sotto il cui consolato Terenzio rappresentd ai Giochi
Megalesi la sua prima commedia, o con Q. Fabio Labeone e Marco
Popillio, entrambi insigniti del consolato e poeti » (™).

Tutti gli sforzi degli studiosi, anche recenti (), per supe-
rare tale obiettiva difficoltd, s’incagliano nelle secche dell’obie-
zione di Santra. Il nodo resta in effetti insolubile se si mantiene
come valida I’ipotesi che i protettori adombrati nei due prologhi
siano le stesse persone. Ma & veramente cosi? Da una attenta let-
tura dei passi citati emerge una diversita di rapporto fra Terenzio e
i due gruppi di personaggi: di amicizia in heaut. 22 ss., di rispetto e
di soggezione in adelph. 15 ss.. La differenza degli atteggiamenti
ha una logica spiegazione nel fatto che si trattava di persone diverse
per eta, posizione e impegno nella vita pubblica. Chi erano dunque
gli amici di heaut. 22 ss.? La tradizione suggerisce i nomi di Sci-
pione Emiliano e di Lelio, cui bisogna forse aggiungere qualche

(**) Suer.-DoNaT. Vita Terenti 2, 16 (Wessner I, p. 4). Sulla questione cfr.
anche N. TErzaGHI, Prolegomeni a Terenzio, Roma 1970 (Torino 1931), p. 28 ss.

(") Cic. ad Att. VII 3, 10.

('2) Suer.-DoNaT, Vita Terenti 2, 10 (Wessner 1, p. 3).

(') QUINTIL. inst, orat. X 1, 99.

(**) Suer.-DoNAT. Vita Terenti 4, 60 (Wessner I, p. 7).

() Si veda tra gli altri A. RoNcoNt, Interpretazioni, cit., p. 39; L. PEreLLl,
op. cit., p. 146.



114 Luciano Cicu

altro coetaneo come Furio Filo. L’identificazione trova conforto nel
termine amicus. E vero che tra i significati della parola ¢’ anche
quello di patronus, protettore, che ci riporterebbe nell’area degli
homines nobiles. Cosi non &. Il familiaris meus (") pronunziato da
Lelio nell’omonimo dialogo ciceroniano non lascia dubbi sulla vera
accezione di amicus nel passo esaminato. Né pud apparire strano
un rapporto amichevole, nonostante il divario di condizione sociale,
tra giovani pressoché coetanei, animati da comuni interessi letterari
e viventi nel cerchio di una medesima atmosfera culturale e quasi
sotto lo stesso tetto. Su questo punto la tradizione sembra dunque
accettabile.

Meno facile & invece individuare chi sono gli homines nobiles.
Santra offre una preziosa indicazione indiretta. Quando cita C. Sul-
picio Gallo, tribuno al seguito di L. Emilio Paolo nella guerra ma-
cedonica e console nel 166, Q. Fabio Labeone, console nel 183,
pontefice massimo nel 180 e membro della commissione inviata in
Macedonia dopo Pidna, e M. Popillio Lenate, console anch’egli nel
173 e censore nel 159, politicamente vicino agli Scipioni, egli sug-
gerisce di ricercare i personaggi nel Circolo scipionico. Se ben si
osserva, anzi, tutti e tre hanno a che fare pitt o meno direttamente
con L. Emilio Paolo e la sua vittoria macedonica. Non abbisogna
molta fantasia per intuire che questi uomini erano alcuni dei molti
potenti amici () che Plutarco narra vicini al vecchio leader aristo-
cratico e « progressista ». L’ambiente & ancora quello dove il gio-
vane Scipione Emiliano e Lelio con altri coetanei facevano il loro
apprendistato politico e culturale e di cui si apprestavano ad eredi-
tare principi, orientamenti e prestigio (), ma gli uomini erano quel-

() Cic. de amic. 89. La testimonianza di Cicerone & di altissimo valore per-
ché egli ebbe come maestro M. Scevola Augure, genero di Lelio, e conobbe in
Asia P. Rutilio Rufo, il pili giovane del Circolo Scipionico (Cic. de amic. 101);
entrambi per evidenti motivi dovevano conoscere i fatti ed & improbabile che
non ne abbiano parlato con Cicerone, specialmente Scevola. D'altra parte la
passione di Cicerone per gli uomini e i valori del Circolo, attestata tra l'altro
in de orat. 2, 155, e la sua ammirazione per Terenzio sono indizi di un insegna-
mento che ha lasciato tracce durature nella sua formazione di uomo, di citta-
dino e di letterato.

(1) PLUT. Aemil. Paul. 10, 3.
(*®) Cfr. H. I. Marrou, op. cit., p. 326.



L'originalitd del teatro di Terenzio 115

li della generazione precedente. L’identificazione proposta da San-
tra non & probabilmente esatta e l'ostile silenzio della tradizione
sembra confermarlo. In realta si ha la sensazione che gli homines
nobiles non fossero due o tre illustri consolari, ma piuttosto tutti
quei rappresentanti della vita politica che si ritrovavano intorno
ad Emilio Paolo, legati da interessi concreti e culturali. Quei signori,
non pilt gentiluomini di campagna (), ma aperti al fascino della
cultura greca, dovevano atteggiarsi a giudici benevoli del giovane
poeta, pronti a suggerire scene, battute e rilievi stilistici. In questo
senso va interpretato l'adiutare adsidueque scribere una. Natural-
mente Terenzio trasfondeva nelle commedie lo spirito del Circolo
con tutte le sue problematiche. L’onnipresente idea di humanitas ("),
di cui sono intrisi tutti i personaggi terenziani in misura pilt 0 meno
ampia, le problematiche educative, cosi vive, come si & visto nel-
I’epoca e in particolare presso Emilio Paolo, il desiderio di uscire
dall’inferiorita artistica e di emulare i Greci, pur mantenendo i
caratteri della letteratura nazionale (), infine ’elegantia sermo-
nis ("), per non citare che alcuni temi, vengono alle commedie te-
renziane dall’ambiente in cui & vissuto. Molti insuccessi, come
quelli dell’Hecyra, e quell’insistere sulla stataria sono un omaggio
al gusto di un gruppo ristretto di spettatori, primo suscitatore e
destinatario dell’opera teatrale.

Illis placet: questo basta. Affiora qui quella concezione aristo-
cratica e schiva dell’arte, cara ad Orazio, pur con i limiti imposti
dal genere letterario per sua natura destinato ad un pubblico vasto
e composito. Ancora ad Orazio ci riporta, pur con diversa misura,
quel suo orgoglio di essere il beniamino di patrizi cosi potenti.
Quel sottile piacere che il libertino patre natus provava nel notare
Pinvidia della gente () per la sua familiarita con i potenti della

('®) Ibidem.

(%) Sul concetto si veda A. TrRAINA, Comoedia, cit., pp. 9-18; O. Bianco, Te-
renzio, cit., pp. 226-232; E. FrAENKEL, Il filellenismo dei Romani, cit., p. 15. Una
esauriente e concisa bibliografia sul concetto si legge nell'appendice bibliogra-
fica al pitl volte citato saggio di H. Haffter, a cura di D. Nardo, pp. 145-146.

(" J. Voer, op. cit., p. 227.

(") C1c. ad Art. 7, 3, 10.

(') Horat. sat. II 6, 47-48.



116 Luciano Cicu

politica, erompe nel vanto provocatorio della maxima laus. Terenzio
sente di essere Iinterprete pitt vero di quel mondo aristocratico, sia
sul piano politico che su quello delle battaglie civili, e capisce che
le critiche impietose e persecutorie nascono proprio da quella sua
funzione. Come si potrebbero altrimenti giustificare gli attacchi viru-
lenti alla sua opera e alla sua persona? Egli non era un poeta di
grande successo per attirare gelosie di mestiere. Se si eccettuano
VPEunuchus e il Phormio, la rappresentazione delle altre commedie
era stata accolta tiepidamente dal pubblico. Anzi senza Turpione
le sue statarie avrebbero continuato a collezionare fiaschi memo-
rabili come quelli dell’Hecyra. Era giovane e sulla via di affermarsi,
ma il tempo per raggiungere il successo pieno appariva ancora lungo.
Terenzio era in realtd un obiettivo indiretto. Egli veniva indicato
come il portavoce di un certo mondo. Colpire Terenzio era anche
colpire quel mondo e chi lo sosteneva. I protettori del giovane poeta
erano consapevoli di cid e si sentivano moralmente impegnati a di-
fenderlo, anche utilizzando il peso del loro prestigio. Non si spiega
altrimenti come Terenzio sia riuscito a convincere Turpione a ri-
schiare in proprio per sostenere il suo teatro. Un capocomico doveva
badare al successo e non poteva concedersi il lusso di salvataggi
sentimentali. Il suo comportamento, in apparenza dettato da com-
passione e stima, dovette essere quasi di certo suggerito dalle auto-
revoli pressioni di quei personaggi. Il partito scipionico in quegli
anni aveva perso molto del suo potere (™), ma non al punto che
non fosse pericoloso affrontarlo in campo aperto. La polemica an-
titerenziana serviva percid alla fazione avversa per privare il gruppo
scipionico di uno strumento di propaganda e persuasione utilissimo
per influenzare le opinioni e rafforzare il consenso popolare. La bat-
taglia contro la cultura dei filelleni o certe concezioni di vita era
in effetti solo un episodio della strategia della lotta politica.

Il tentativo di colpire direttamente gli Scipioni diviene sco-
perto proprio nei due citati passi di heaut. 22 ss. e adelph. 15 ss.,
dove i nobili protettori vengono in qualche maniera coinvolti in
prima persona nella polemica. Nei loro riguardi Terenzio tiene un

(%) Sul problema cfr. G. DE SancTtis, Storia dei Romani, cit., I, p. 589 ss.;
T. FraANK, Roma, cit., pp. 468-470.



L'originalita del teatro di Terenzio 117

atteggiamento stranamente duplice. In heaut. 22 ss. egli esclude con
fermezza che gli amici partecipino alla composizione delle com-
medie. Con un modo elegante e sbrigativo si trae d’impaccio, evi-
tando di coinvolgere nella polemica i suoi amici, che evidentemente
desideravano restarne fuori. Se cosi non fosse stato, non si vede
perche Terenzio non avrebbe dovuto ostentare orgoglio come nel
successivo adelph. 15 ss. 1l suo ritegno e imbarazzo non & dettato
come si afferma nella vita donatiana, dal fatto che la diceria pia-
cesse a Scipione e a Lelio, ma esattamente al motivo opposto. Il
perche & facile capirlo. Terenzio era un ex schiavo, come schiavi
erano stati quasi tutti i commediografi latini, da Andronico a Plauto
a Cecilio. Il teatro inoltre non godeva a Roma di molto prestigio,
se all’attore (**) non era concesso nemmeno di mantenere la citta-
dinanza a causa del suo mestiere. Terenzio ha capito che l’avver-
sario tenta di introdurre con una lode i giovani del Circolo in un
ambiente poco adeguato alla loro condizione sociale e alla loro
futura carriera. La cosa non doveva essere certamente gradita al-
P« ufficio propaganda » degli Scipioni.

L’insinuazione aveva dunque una matrice politica oltre che
letteraria. Lo conferma indirettamente Porcio Licino. La vita dona-
tiana riferisce che questi formuld I’accusa di rapporti fisici tra
Scipione, Lelio e Furio Filo da una parte ¢ Terenzio dall’altra, e
sottolined il comportamento ingeneroso e la grettezza d’animo di
quei giovani che avrebbero abbandonato poi, ma il fatto non rispon-
de a verita, in miseria il loro amico poeta. Le calunnie non tocca-
vano Terenzio. Era morto da un pezzo; colpivano invece 1'imma-
gine e il prestigio dell’Emiliano e del suo entourage, avverso alle
riforme graccane (*). Porcio Licino era un seguace dei Gracchi, pare
addirittura che fosse un liberto di Caio. Egli fece parte del Circolo

() In proposito si legge in M. PoHLENZ, L'ideale di vita attiva secondo Pane-
zio, cit., p. 131: « A Roma dall’accesso alle magistrature erano esclusi non solo
gli attori, i tenutari, gli impresari di gladiatori, ma anche chi percepisse un
compenso per le sue prestazioni ». Come si vede gli attori, e quindi il teatro,
venivano considerati alla stregua dei mestieri meno onorevoli.

("¢) Cfr. E. PARATORE, Poetiche e correnti letterarie nell’antica Roma, cit.,
p. 45 ss.; A. RoNooNI, Interpretazioni, cit., p. 145. Non convincenti le tesi di
E. CastorINA, Questioni neoteriche, Firenze 1968, p. 19.



118 Luciano Cicu

di Lutazio Catulo, erede spirituale del Circolo scipionico (). Il suo
atteggiamento nei riguardi di quegli uomini illustri sarebbe percid
dovuto essere ben diverso. In lui evidentemente la passione politica
fu pilt forte di quella letteraria e cid giustifica le sue calunnie e
malignita.

Ora tornando al passo di heaut. 22 ss. c’¢ da chiedersi chi
avesse interesse a denigrare I’Emiliano e i suoi amici. E da esclu-
dere che fossero dei seguaci di Catone. Il vecchio leader conserva-
tore nutriva una particolare simpatia per il giovane figlio di Emilio
Paolo al punto di non ostacolarne 1’ascesa e d’imparentarsi con lui.

La tesi del Lana secondo cui « Luscio Lanuvino fu il campio-
ne dei conservatori contro il nuovo sostenitore intelligente e mode-
rato del vivere alla greca» () si scontra con alcune obiezioni.
In primo luogo i « catoniani » erano o dovevano essere antielleni.
Non si comprende percid come avrebbero potuto sostenere scrittori
come Luscio Lanuvino, che tendevano programmaticamente a ripro-
durre con obscura diligentia, con sacro rispetto ciog, il testo greco.
Plauto scompaginava i modelli e metteva i Greci alla berlina, asse-
condando gli interessi dei conservatori, ma Luscio non fa niente di
tutto questo. Sarebbe troppo machiavellico ipotizzare che ’aderenza
al medello dovesse servire a meglio dimostrare 'immoralismo del
mondo greco. Dai prologhi terenziani e dalle altre testimonianze
si evince se mai il contrario, una schietta ammirazione ciog¢ per il
teatro greco e i suoi autori. Il suo atteggiamento polemico trova
giustificazione pertanto se si identifica in lui il portavoce di un
gruppo filellenico, ma contrario agli Scipioni. Di quale gruppo si
trattasse ¢ difficile dire, poiché¢ a Roma in quel periodo filelleni
non erano i soli Scipioni () né avversari di questa grande famiglia
erano solo i seguaci di Catone, ma anche numerose genti aristo-
cratiche come quelle dei Marcelli, dei Lentuli, dei Valeri Flacchi,

(") L'ammirazione di Catulo per gli Scipioni & ampiamente sottolineata da
Cic. de orat. 2, 154-155.

("*) 1. LaNa, art. cit., pp. 58-59.

(") Sul problema cfr. J. Voer, op. cit., p. 226; si veda anche E. V. MarMmo-
RALB, Cato Maior, Bari 1949, p. 91.



L'originalita del teatro di Terenzio 119

dei Fabii Massimi e dei Metelli (*). Il Lanuvino doveva essere le-
gato a qualcuna di queste famiglie o ad altre di medesima tendenza.

Pud esser significativa in proposito la sua assenza nella pole-
mica del prologo degli Adelphoe (), dove compaiono per la prima
volta da soli dei malevoli probabilmente di parte catoniana. Il senso
dell’insinuazione. & lo stesso di heaut. 22 ss., solo un poco pil espli-
cito, ma la reazione di Terenzio & ben diversa. Il fatto & che gli
homines nobiles hanno dalla loro il prestigio delle armi e delle
magistrature e le loro carriere non corrono pericoli. Il poeta non ha
dunque nulla da nascondere, anzi & ben felice di offrire il suo palco-
scenico alle idee dei suoi protettori (), che in questa commedia
escono allo scoperto e si fanno autori di una favola allegorica, i cui
protagonisti rappresentano la classe senatoria divisa da due opposte
concezioni della vita e dell’educazione. Da un lato c’¢ la liberalitas,
il giovane inserito nella nuova realta di benessere economico, in
apparenza scapestrato, ma in effetti sano nel suo intimo, dall’altro
la duritia, 1a morale quiritaria, la severita fine a se stessa, la gret-
tezza nell’'uso del danaro, che abituano all’ipocrisia e causano il
fallimento dell’opera educativa: il mondo degli Scipioni in pratica
e quello di Catone quali emergono dalle vite plutarchiane. Gli homi-
nes nobiles sembrano affrontare in sfida aperta la fazione avversaria
e presentare al popolo le due maniere di vivere e interpretare i
tempi moderni, invitandolo quasi ad un giudizio.

La reazione dei malevoli si manifesta dapprima in un tentativo
di bloccare P’iter della commedia con 1’accusa di plagio, si sfoga poi
in un rabbioso attacco che per un verso deve annichilire 1’autore
riducendolo al ruolo di prestanome e per un altro coinvolgere nel-
la composizione i suoi protettori, con quanto cid comportava di
negativo nell’opinione dei « benpensanti ». Tutto questo accani-
mento aveva una ragione. I malevoli di questo prologo erano, come
si & detto, dei « catoniani », cui non era sfuggita la trasparente

(*®) Per questi ultimi cfr. Cic. de orat. 2, 267. Sulla questione cfr. anche
1. Martotrt, Studi Luciliani, cit., p. 25.

(*) Della questione, prospettando soluzione diversa da quella qui sostenuta,
si occupa N. TErzaGHI, Prolegomeni a Terenzio, cit., p. 45.

(*2) Cfr. F. Der1A Corte, Catone censore, cit., p. 1.



120 Luciano Cicu

somiglianza tra Demea e Catone. Essi temevano che l'ironia corro-
siva, che circonda il personaggio scenico, investisse di rimando il
loro vecchio capo, accusandolo di ottusa arcaicita di comporta-
menti e di idee. La loro popolarita ne avrebbe potuto risentire.
I1 tirare in ballo gli homines nobiles era quindi una specie di attacco
preventivo per stemperare gli effetti della commedia sul pubblico e
ribadire la tesi di Catone che, se i nobili romani si fossero voluti
dedicare ad attivita letterarie, avrebbero dovuto trattare argomenti
seri come la storia e l’agricoltura e non impegolarsi in opere tea-
trali. A questa tesi gli homines nobiles opponevano ’esigenza pa-
triottica di dare a Roma il vanto di un’arte raffinata, all’altezza dei
Greci. Essi pensavano all’eleganza, alla misura, alla grazia della
Commedia Nuova e in particolare di Menandro. Nei nuovi domina-
tori era nata la nostalgia di tanta pacata bellezza, la gelosia di ri-
viverla in Roma, il desiderio di udire Menandro parlare latino.
Al populus stupidus poteva piacere la grassa risata plautina; al
piccolo cenacolo Terenzio doveva offrire invece un’arte sottile e
garbata, che ricordasse il grande modello. Gli antichi ne erano con-
sapevoli: Cesare, nel famoso epigramma (™), per esprimere la vera
essenza delle aspirazioni del poeta, non trova di meglio che definirlo
con I’appellativo di Menander, sebbene dimidiatus.

C’era dunque nel Circolo una consapevolezza cosi salda di
scelte culturali intrecciate agli indirizzi politici da permettere di
affrontare con serena sicurezza il muro delle opinioni e dei gusti
consolidati dalla tradizione e 'impeto di polemiche anche asperrime.
Terenzio frui del magnetismo creato dalla forza di quegli uomini
e vi attinse il coraggio per le sue scelte controcorrente, persuaso di
essere una piccola pedina in un grande giuoco. In quella breve
stagione felice di entusiasmi e di battaglie, all’'ombra dei grandi di
Roma, egli esauri la sua prima esperienza. Un naufragio o comun-
que un destino a noi sconosciuto gli sottrasse il piacere di assapo-
rare i successi dei nuovi frutti di un’arte pitt matura e forse di-
versa, che avrebbe potuto cogliere correndo l’avventura della ri-
cerca solitaria e della liberta.

(*®) Sulla vexata guaestio della paternita dell’epigramma cfr. la puntuale nota
bibliografica di D. Nardo in appendice al citato saggio di H. Haffter, p. 114;
a Cesare attribuisce l'epigramma A. TracLIA, Poetae novi, Roma 1974, p. 87.



L’originalitd del teatro di Terenzio 121

Conclusione.

L’excursus storico e il breve viaggio attraverso il mondo sci-
pionico hanno dunque messo a fuoco alcuni problemi individuati
dall’analisi filologica e chiarito le ragioni di alcune tesi di Terenzio.
Appare chiaro a questo punto che la sua palliata si nutre sul piano
estetico della lezione appresa dalla tradizione latina, ma anche degli
apporti illuminanti del pensiero greco, e che giunge a questi approdi,
non percorrendo strade in solitudine, ma attingendo alla fonte di un
ambiente culturale ricco e moderno, con proiezioni verso il futuro.
Fu proprio questo contatto a suscitargli contro polemiche indoma-
bili, che sottintendevano strategie politiche alle dispute letterarie.
Terenzio le affrontd con sicura baldanza, convinto di essere inve-
stito del compito esaltante di arricchire la letteratura latina di una
voce nuova, in sintonia con i grandi maestri ellenistici, dotata di un
timbro distintivo a sigillo della propria sofferta originalita.



	Citazione
	Copertina
	Sommario
	L'originalità del teatro di Terenzio alla luce della nuova estetica e della politica del circolo scipionico
	I
	Rapporto con il mondo greco
	Pagina 76 

	La tecnica compositiva
	Pagina 78 
	Pagina 79 

	Il proemio del I libro del "De finibus" di Cicerone
	Pagina 81 

	Concordanze terenziane nel proemio del "De finibus"
	Pagina 83 
	Pagina 84 

	Un'analisi semantica
	a) Vertere
	Pagina 87 
	Pagina 88 

	b) Scribere
	Pagina 90 
	Pagina 91 
	Pagina 92 
	Pagina 93 
	Pagina 94 
	Pagina 95 

	c) Scriptura
	Pagina 97 
	Pagina 98 

	d) Facere


	II
	I tempi
	Pagina 101
	Pagina 102 
	Pagina 103 

	Gli Scipioni
	Pagina 105 

	La "liberalitas"
	Pagina 107 
	Pagina 108 
	Pagina 109 

	Il teatro di Terenzio nella polemica
	Pagina 111 

	Gli "amici" e gli "homines nobiles"
	Pagina 113
	Pagina 114 
	Pagina 115 
	Pagina 116 
	Pagina 117 
	Pagina 118 
	Pagina 119 
	Pagina 120 


	Conclusione


