
 

Gradhiva
Revue d'anthropologie et d'histoire des arts 
21 | 2015
Création plastique d’Haïti

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal
Martin Saint Léon (dir.), La Chambre de Mario
Benjamin / Babacar M’Bow, Philippe Dodard : L’idée
de modernité dans l’art contemporain haïtien

Jean Hérald Legagneur

Édition électronique
URL : http://journals.openedition.org/gradhiva/3003
DOI : 10.4000/gradhiva.3003
ISSN : 1760-849X

Éditeur
Musée du quai Branly Jacques Chirac

Édition imprimée
Date de publication : 1 février 2015
Pagination : 252-253
ISBN : ‎978-2-35744-075-3‎
ISSN : 0764-8928
 

Référence électronique
Jean Hérald Legagneur, « Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), 
La Chambre de Mario Benjamin / Babacar M’Bow, Philippe Dodard : L’idée de modernité dans l’art
contemporain haïtien », Gradhiva [En ligne], 21 | 2015, mis en ligne le 01 février 2015, consulté le 22
septembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/gradhiva/3003  ; DOI : https://doi.org/10.4000/
gradhiva.3003 

Ce document a été généré automatiquement le 22 septembre 2020.

© musée du quai Branly

brought to you by COREView metadata, citation and similar papers at core.ac.uk

provided by OpenEdition

https://core.ac.uk/display/223772122?utm_source=pdf&utm_medium=banner&utm_campaign=pdf-decoration-v1
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/gradhiva/3003


Jean Loup Pivin, Joël
Andrianomearisoa et Pascal Martin
Saint Léon (dir.), La Chambre de
Mario Benjamin / Babacar M’Bow,
Philippe Dodard : L’idée de modernité
dans l’art contemporain haïtien

Jean Hérald Legagneur

RÉFÉRENCE

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La Chambre de

Mario Benjamin. Paris, Revue Noire Éditions, 2012.

Babacar M’Bow, Philippe Dodard : L’idée de modernité dans l’art contemporain haïtien.

Pompano Beach et Port-au-Prince, Educa Vision-Henri Deschamps, 2009.

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

1



1 Consacrés à deux grandes figures de l’art contemporain haïtien, ces catalogues écrits en

français et en anglais projettent des regards divergents sur des artistes différant autant

par leur cheminement et leur positionnement que par la manière dont ils définissent et

orientent  leurs  créations  par  rapport  à  la  production  artistique  en  Haïti1.  L’écart

significatif  que  ces  ouvrages  manifestent  est  symptomatique  tant  de  la  différence

constatée  entre  les  artistes  considérés  que  des  objectifs  scientifiques  des  éditeurs

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

2



respectifs.  En effet,  si  le  premier n’expose que des perspectives  de spécialistes  non

haïtiens  sur  l’œuvre  de  Mario  Benjamin,  le  second rassemble  sur  celle  de  Philippe

Dodard des contributions croisant ou confrontant les jugements de treize personnalités

du monde de l’art haïtien et étranger, en majorité des universitaires. Le but du premier

catalogue paraît être de cerner le sens plastique de l’œuvre de Benjamin au prisme de la

métaphore que suggère  sa  « chambre »  transformée en atelier ;  quant  au second,  il

propose une grille d’analyse axée sur la notion de modernité que Babacar M’Bow tient

pour nouvelle dans l’histoire du discours sur la création artistique en Haïti. Cependant,

les deux catalogues semblent inviter à se poser une même question : est-il possible de

déterminer le statut de l’art haïtien et de mesurer sa valeur à l’aune des catégories

esthétiques occidentales ? Dans ce résumé, il s’agit de présenter le contenu spécifique

de chacun de ces ouvrages et de montrer comment ils permettent d’appréhender les

œuvres qu’ils présentent.

2 Ces  catalogues  ont  la  particularité  d’être  liés  à  deux  expositions  personnelles

organisées  respectivement  à  Paris  (2012)  et  en  Floride  (2006)  à  un  moment  où  les

spécialistes  étrangers  visent  plutôt  à  concevoir  des  expositions  collectives

internationales dans lesquelles une place est réservée à l’art haïtien. Ils s’ouvrent l’un

et  l’autre sur  une photographie montrant  l’atelier  respectif  des  deux artistes.  Celui

consacré à Benjamin pose d’emblée le mot « chambre » comme une métaphore qui lie

l’œuvre de l’artiste au mode d’existence et de fonctionnement de son pays, Haïti. Dans

sa  contribution,  « Stabat  Mater »,  Simon  Njami  insiste  sur  le  fait que  l’espace

représenté par la chambre en question se voit détourné de sa fonction première pour se

transformer en œuvre d’art avec les objets qui s’y trouvent, comme s’il s’agissait d’un

musée  abandonné,  sans  conservateur  et  sans  entretien.  Ainsi,  pénétrer  l’œuvre  de

Benjamin, c’est, selon l’auteur, entrer dans sa biographie. Or celle-ci ne correspond à

aucune dynamique conceptuelle ni ne répond à aucun référent spatiotemporel destiné

à situer l’artiste dans le flux et reflux d’un jeu d’attraction et de répulsion à tout ce qu’il

accepte  et  renie,  adopte  et  écarte  dans  sa  vie.  En  d’autres  termes, la  chambre  de

l’artiste se confond avec son art en tant que lieu unique où il choisit d’habiter. C’est là

qu’il dit se sentir libre pour récuser toute idée d’enfermement afin de se positionner en

rejetant  l’étiquette  de  « naïf »  accolée  à  l’art  haïtien.  L’essai  « La  nuit  n’est  pas  si

sombre  entre  deux  rayons  de  soleil »  de  Jean  Loup  Pivin  tente  de  situer  le  geste

artistique de Benjamin dans un schéma d’indéfinition délibérée,  dans la  mesure où

l’artiste  ne  trace  aucune  frontière  évidente  entre  ses  champs  de  création  ou

d’expérimentation  (peinture,  sculpture,  installations  greffant  images  animées  et

inanimées, effets sonores, etc.) ; le tout s’agence et se solidarise parfaitement dans une

constante réciprocité où chaque domaine apporte à un autre ses méandres en vue de

dérouter et confondre l’attente des spectateurs. 

3 Outre une présentation d’une série d’œuvres évoquant les chambres de Benjamin, le

catalogue  propose  également  des  photographies  d’installations  et  de  performances

réalisées en Haïti et à l’étranger suivies d’un court texte, chapeautant une interview

donnée  par  l’artiste  en  2012  à  Pivin  où  Benjamin  essaie  d’expliquer  le  sens  de  sa

démarche  artistique,  notamment  ses  installations  et  ses  performances.  Retranscrite

sous forme de biographie et illustrée par des photographies montrant le cheminement

de  l’artiste  depuis  son  adolescence,  cette  interview  retrace,  avec  un  autre texte

présentant  ses  principales  expositions,  le  riche  parcours  de  Benjamin  en mettant

l’accent sur les articles qui lui ont été dédiés. 

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

3



4 La structure du second catalogue,  alternant textes et images des œuvres,  facilite sa

lecture. Après les envolées poétiques de Frankétienne conférant à l’œuvre de Dodard

une allure et une tournure fantastiques, c’est à M’Bow, l’éditeur, que revient la tâche

d’accorder l’œuvre de l’artiste aux objectifs du projet qui a débouché sur ce catalogue.

D’entrée  de  jeu,  M’Bow  postule  que,  dans  son  souci  d’asseoir  son  hégémonie

épistémologique,  l’Occident  a  dénié  l’apport  de  l’Afrique  à  la  constitution  de  sa

modernité artistique. C’est pourquoi il  situe l’œuvre de Dodard dans une logique de

contestation  de  cette  suprématie  ainsi  que  des  discours  qui  la  sous-tendent.  Aussi

récuse-t-il  toute  possibilité  de  fonder  les  productions  visuelles  haïtiennes  sur  les

« sables mouvants de la “ naïveté ”, du “ primitivisme ” et du “ tropicalisme ” ». C’est en

ce sens qu’il  campe Dodard comme une figure artistique qui charrie les aspirations

esthétiques  de  la  diaspora  africaine  en  pratiquant  une forme  de  « marronnage

artistique »  qui  brise  les  « chaînes  épistémologiques  occidentales »  et  renverse  les

préjugés utilisés pour qualifier l’art haïtien, considéré comme le prolongement de l’art

africain. Dans sa contribution, Michel-Philippe Lerebours place Dodard au cœur d’une

génération  d’artistes  des  années  1970  qui  se  trouvait  confrontée  à  toutes  les

inquiétudes  que  ce  « moment  de  crise »  et  de  « répétition »  charriait.  Percevant  la

modernité de l’œuvre par sa capacité à « poser des problèmes et à les résoudre », quitte

à  ce  que les  solutions proposées  en engendrent  d’autres,  il  affirme que Dodard est

moderne parce qu’il ne s’enferme ni ne s’ouvre aveuglement. C’est pourquoi, d’ailleurs,

l’artiste porte en lui et dans ses œuvres les germes des expériences accumulées et des

influences subies, lesquelles lui ont permis de doter son œuvre d’une plasticité axée sur

des  « couleurs  dégradées »  et  obtenue  grâce  à  de  « subtiles  modulations  forcément

intellectuelles » pleines de spiritualité. Jean-Claude Garoute (Tiga) situe quant à lui « La

rotation artistique dans l’œuvre de Philippe Dodard »  hors  de tout  questionnement

intellectuel pour ne l’envisager que comme une expression brute qui fait « apparaître

l’inexistant dans le vide ». Toutefois, il montre que si Dodard a pu insuffler « au bois, au

fer, aux couleurs, à l’argile ou à la pierre son souffle-vie », c’est qu’il a su osciller à la

fois autour, dans et au-delà des œuvres de ses prédécesseurs et puiser des ressources

dans les « lieux d’animation » culturelle qu’il fréquentait. Pour sa part, Michèle Frisch

propose de rechercher la modernité de Dodard – en tant que grand amateur de yoga –

dans l’énergie lumineuse vers laquelle il tend et dans son utilisation de la couleur, ainsi

que  dans  la  dimension  corporelle  fluide  et  sobre,  imprégnée  de  l’environnement

naturel, de son œuvre. Si Nkiru Nzegwu dégage dans la modernité dodardienne une

propension à réévaluer radicalement l’art contemporain haïtien en remettant en cause

les stéréotypes naïfs et primitivistes,  pour Carole Boyce-Davies celle-ci réside plutôt

dans sa capacité à dénoncer et transcender l’« unicentricité » théorique, autrement dit

l’« universalisme culturel abstrait » euro-américain « vu du centre et de la périphérie

prôné par l’Occident ». Elle présente ainsi l’œuvre de Dodard comme une production

dont  les  expressions  visuelles  introduisent  d’autres  possibilités  et  opèrent  un

décentrement  vers  des  foyers  culturels  d’origine  africaine,  conduisant  à  un

polycentrisme posé comme garant de toute indépendance esthétique. 

5 Gérald  Alexis,  lui,  consacre  son  propos  à  relever  et  réfuter  dans  l’art  haïtien  des

« Préconceptions et conclusions hâtives » générant des mythes et occultant bien des

réalités,  notamment  en  matière  de  représentation  ou  non  de  l’haïtianité  par  une

catégorie d’artistes indigénistes ou par ceux du Centre d’art. Ces mises au point visent à

montrer que l’œuvre de Dodard répond à une dynamique qui la situe à la confluence

des sources ancestrales, autochtones et occidentales. En tant qu’elle inspire sa création,

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

4



cette triple source aide à coder,  encoder et décoder les contours ou les lisières des

champs d’expérimentation de l’artiste. Elle les formalise, leur donne sens et facilite leur

interprétation. Aussi, ces facteurs mis en œuvre et à l’œuvre dans l’œuvre de Dodard

créent-ils  une  dynamique  culturelle  qu’on  peut  considérer  comme  une  sorte  de

« trianité » dans la mesure où, par leur médiation et leur altération, leur juxtaposition

et leur fixation, ils participent à fonder cette haïtianité qui est une autre manière de

dire la culture d’Haïti ; juxtaposition suppose ici un rapport dialectique, c’est-à-dire un

rapport  d’échanges  et  d’emprunts  mutuels  fait  de  tensions  et  de  contestations

réciproques entre ces différentes sources.

6 Si, à travers ce livre, M’Bow cherche à caractériser la modernité artistique haïtienne

par  sa  capacité  à  inventer  un  nouveau  langage  plastique  mettant  à  l’épreuve  les

stéréotypes et l’hégémonie occidentaux, la postface rédigée par Carlo Célius conduit à

relativiser  certains  de  ses  postulats.  Passant  au  peigne  fin  la  thèse  centrale  des

principales contributions, Célius y oppose un certain nombre d’objections. En sus de

montrer  que  le  débat  sur  la  modernité  artistique  en  Haïti  remonte  en  réalité  à

l’indigénisme et qu’il n’est pas possible de rejeter le qualificatif de « naïf » auquel on a

tendance  à  réduire  l’art  haïtien  ni  d’exclure  les  autres  catégories  historico-

sociologiques qui  le  travaillent,  il  postule que modernité et  naïveté artistiques sont

indissociables en Haïti. Par conséquent, rejeter l’une au bénéfice de l’autre, c’est ouvrir

la  porte  à  d’autres  stéréotypes.  Célius  se  distancie  ainsi  de  tous  ceux  qui,  comme

M’Bow, inscrivent l’art haïtien dans une perspective afro-centriste ou afro-centrique.

Sa synthèse l’amène à évoquer LeGrace Benson, qui propose de situer la naissance de la

modernité haïtienne au XVIe siècle.

7 En résumé, même si la mise en relation des ces catalogues n’est pas facile à faire en

raison  de  l’écart  théorique  qui  les  sépare,  leur  lecture  conjointe demeure

particulièrement stimulante. S’agissant du premier, dans la mesure où l’accent a été

mis davantage sur les œuvres que sur des tentatives de théorisation, c’est la « poésie de

l’espace »,  avec  les  figures  qui  « font  resurgir  des  cauchemars  de  l’enfance,  les

appréhensions de la vie, le trouble de la mort » exprimés dans les œuvres de Benjamin,

qui  retiendra  l’attention.  Quant  au  second,  le  dialogue  entre  les  contributions

permettra de se repérer dans les méandres du débat sur les rapports entre modernité et

art  haïtien.  Outre la centaine de reproductions alternées avec les textes,  ce chassé-

croisé amènera le lecteur à voir que la force artistique des œuvres montrées dans ce

catalogue réside dans leur  capacité  à  questionner la  notion même d’« art  haïtien »,

victime  d’un  fantasme  de  mésinterprétation  qui  le  force,  selon  la  formulation  de

M’Bow, « à exprimer ce qu’il ne signifiait pas, et à signifier ce qu’il ne souhaitait pas ».

NOTES

1. Dix ans séparent Mario Benjamin de Philippe Dodard, qui est né en 1954 à Port-au-Prince. Ce

dernier a été formé tantôt à l’école d’art Poto-Mitan et à l’Académie des beaux-arts de Port-au-

Prince, tantôt à l’École internationale de Bordeaux, en France. Benjamin, né en 1964, évolue en

autodidacte  passionné de  dessin  pendant  toute  sa  carrière.  Si  les  deux protagonistes  ont  en

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

5



commun d’être  reconnus tant  nationalement  qu’internationalement,  ils  se  distinguent  par  la

manière dont ils conçoivent l’art, le pratiquent et définissent sa fonction.

AUTEURS

JEAN HÉRALD LEGAGNEUR

legagneur_1977@yahoo.fr

Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La...

Gradhiva, 21 | 2015

6


	Jean Loup Pivin, Joël Andrianomearisoa et Pascal Martin Saint Léon (dir.), La Chambre de Mario Benjamin / Babacar M’Bow, Philippe Dodard : L’idée de modernité dans l’art contemporain haïtien

